Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

,,FOLIA BIBLIOLOGICA” (2015), VOL. LVII

Ewa Wierucka

Biblioteka Wydzialu Humanistycznego

Uniwersytet Marii Curie-Sktodowskiej w Lublinie

ZOOMORFICZNE SYMBOLE EWANGELISTOW
W ZABYTKACH PISMIENNICTWA RUSKIEGO

Zoomorphic symbols of the Four Evangelists in monuments of Russian literature

Abstract: The object of the analysis are the zoomorphic symbols of the Four Evangelists,
presented in miniatures of Medieval monuments of Russian literature. The paper discusses
three schemes of linking an Apostle with a symbol and presents iconographic realizations
illustrating the scheme of St. Jerome that fairly early became fixed in the iconography of
Western Europe and then became the obligatory one also in Russia. According to that
scheme, the symbol of St. Matthew is a winged man/angel, St. Mark is symbolised by
a lion, St. Luke by a bull/ox, and St. John by an eagle. The presence of animal symbols in
images of the Biblical world (The Book of Ezekiel, St. John’s Apocalypse) was a source of
many problems for researchers and theologians which they tried to resolve by referring to
the Bible. However, the meanings referred to in the paper and hidden behind the symbols
of the lion, the eagle and the ox are evidence that they had become cult (demonic) animals
much earlier than the start of the Christ Era on the Earth. Their deep rooting in the human
mind surely contributed to the use of those most powerful and the most universal symbols
of the ancient (pagan) repertoire for the expression of new meanings which could not
be expressed in a language intelligible to the common man. The symbols, in this case
zoomorphic ones, became the sole specific language of religion at the initial stage of the
Christian history of humanity.

Ksiazka przyszta na Ru$ na dlugo przed przyjeciem chrzescijaistwa (988),
jednak sztuka ksigzki zaczeta si¢ rozwija¢ na ziemi ruskiej dopiero pod koniec
X wieku. Ksigze Wtodzimierz (?-1015), po tym jak wprowadzit prawostawie jako
religi¢ panistwowa, polecit kierowaé na ,,nauczenie kniznoje” dzieci z rodzin boga-
tych, Sredniozamoznych, a nawet biednych, gdyz ,,dusza biezbukownaja miortwa
jawlajetsia w czetowiecech™!.

! Dusza analfabety jest martwa” — tu i dalej ttum. wiasne E. W. Zob. T. W. Uchowa, Kniznaja



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

12 Ewa Wierucka

Waznym elementem decorum ksiazki rekopi§miennej byta miniatura (wi., fac.
iluminacja) — kolorowy obrazek przedstawiajacy postaci ludzi, pejzaz i obiekty
architektury. Miniatura wywodzi si¢ z malarstwa ikonowego, ktére bylo gtéwnym
(i dlugo jedynym) rodzajem malarstwa w Bizancjum i u prawostawnych Stowian.
Miniatura byla SciSle zwigzana ze sfera sacrum, nastawiona na wzbudzanie
okreSlonych religijnych uczu€ i nastrojéw. Jednak miniatura staroruska ewoluowata
w strong Zachodu, skad przenikaly na Rus iluminowane ksiegi i dzieta sztuki®. Stad
obecno$¢ w miniaturach staroruskich motywdéw uniwersalnych, znanych catemu
chrzescijaiiskiemu §wiatu.

Takim uniwersalnym motywem, ktéry na cate stulecia zdominowal miniatury
Wschodu i Zachodu Europy, byly postacie czterech ewangelistow. Ukazywano je
wraz z przypisywanymi im symbolami, ale takze bez nich. ,,Portret ewangelisty
to jeden z najwczesniejszych portretéw, ktére stworzyla sztuka chrzescijariska™,
zaréwno w wariancie facifiskim, jak i bizantyfiskim, zainspirowana przez modele
antyczne.

Portrety ewangelistow doczekaly si¢ juz licznych opracowan®, w przewazaja-
cej czesci obcojezycznych. Nieliczni autorzy polscy (np. Maria Rzepiriska’, Ma-
ria Skubiszewska®, Piotr Skubiszewski’, Lech Stachowiak®, Stanistaw Styég), jak
mozna si¢ domysla¢, dotykali problemu tylko przy okazji szerszych badai z za-
kresu juz to historii sztuki, juz to teologii. W tej sytuacji pozycja fundamentalng
wydaje si¢ ksiazka Urszuli M. Mazurczak, ktéra swoj dyskurs oparta na bardzo
szczegbtowej analizie teologicznej symboli przypisanych do czterech ewangeli-
stow, badajac spos6b, moment i artystyczne przedstawienie w dziele sztuki prze-
kazu charyzmatu, gdzie symbol traktowany jest jako jeden z podmiotéw bozej
inspiracji'?.

4

miniatiura Driewniej Rusi, [w:] Trista wiekow iskusstwa. Iskusstwo Jewropiejskoj czasti SSSR,
red. R. W. Timofiejewa, Moskwa 1976, s. 209.

% Zob. W. N. Szczepkin, Russkaja paleografia, Moskwa 1967, s. 86-88.

3 Zob. A. M. Triend, The portraits of the Evangelists in Greek and Latin Manuscripts,
HArt Studies” V 1927, s. 1; VII 1929, s. 2. Cyt. za: U. M. Mazurczak, Motywy inspiracji
w Sredniowiecznych wizerunkach Ewangelistow, Lublin 1992, s. 16.

* Zob. Bibliografia, [w:] U. M. Mazurczak, op. cit., s. 271-287.

> M. Rzepifiska, Historia koloru w dziejach malarstwa europejskiego, t. 1, Warszawa 1978.

® M. Skubiszewska, Malarstwo Italii w latach 1250—1400, Warszawa 1980.

7 P. Skubiszewski, Malarstwo karoliriskie i przedromariskie, t. 1, Malarstwo europejskie
w Sredniowieczu, Warszawa 1973.

8 L. Stachowiak, Prorocy studzy stowa, Katowice 1980.

° S. Sty$, Nadprzyrodzony charakter profetyzmu izraelskiego w $wietle pism prorockich, ,Ruch
Biblijny i Liturgiczny” 1, 1959.

10" Zob. U. M. Mazurczak, op. cit., s. 59-93. Nalezy podkresli¢, ze badany w jej ksigzce materiat
ilustracyjny dotyczy ikonografii w zabytkach piSmiennictwa katolickiego.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

Zoomorficzne symbole ewangelistow w zabytkach pi§miennictwa ruskiego 13

Symbolom czterech ewangelistow poswigcil swa monografi¢ Aleksander Po-
dosinow!'!, ktéry przeanalizowal rézne aspekty starozytnej geografii i zooantro-
pomorficznej symboliki stron §wiata, a takze przesledzil drogi ksztaltowania si¢
egzegezy chrzeScijafiskiej. Poza krggiem jego zainteresowan badawczych pozostat
problem funkcjonowania symboli ewangelistéw w ruskiej tradycji rekopiSmiennej,
co odnotowata w swoim artykule Olga Czumiczewa'?, autorka niezwykle cieka-
wej syntezy interesujgcego nas zagadnienia. Z uwagi na skromnos¢ polskojezycz-
nej literatury przedmiotu warto w tym miejscu przytoczy¢ najwazniejsze ustalenia
badaczki rosyjskie;j.

Badania wykazaly, ze nie istnieje jeden schemat powigzai miedzy ewangelistg
i symbolem, a zachowane realizacje ikonograficzne nie dajg podstaw do sformu-
fowania jednoznacznych wnioskéw odno$nie do genezy schematu autor — symbol.

Po prostu — pisze Czumiczewa — nagle (nie wiadomo skad) pojawita si¢ przyjeta obecnie
tradycja, nawigzujaca do Hieronima i Izydora z Sewilli, szeroko rozpowszechniona w chrzescijaiiskim
Swiecie zachodniej Europy. Bez odpowiedzi pozostaje pytanie: czy rzeczywiscie tak bylo zawsze,
a ,dziwnoSci” i ,,odchylenia” byly przypadkowym zjawiskiem, chaotycznie przeplatajacym si¢
z ogblnie przyjetym schematem?'>.

Autorka wymienia trzy podstawowe schematy ikonograficzne autor/ewangelista —
symbol.

W II wieku Ireneusz z Lyonu (ur. miedzy 139 a 140, zm. 202) sformulowat
schemat, poparty nast¢pnie przez innych teologéw (m.in. Anastazego z Synaju,
7-700), zgodnie z ktérym Mateusz powinien kojarzy¢ si¢ z aniofem/uskrzydlonym
cztowiekiem, gdyz pisat o ludzkim aspekcie Jezusa (narodzit si¢ jako cztowiek
[incarnatio]); Jan — z Iwem, poniewaz jego opowie$s¢ méwi o krélewskiej potedze
Jezusa (ktéry zmartwychwstaje jako krél calego ziemskiego Swiata = resurrec-
tio); Lukasz — z bykiem/wotem, bo ukazuje moment ofiarnej $mierci Chrystusa
(passio); Marek — z orlem, gdyz w jego Ewangelii wyeksponowane zostato Stowo
Boze/Logos oraz wniebowstapienie Jezusa (ascensio).

Nieco inne stanowisko w kwestii przyporzadkowania okre$lonych symboli
do autoréw/ewangelistéw sformutowat §w. Hieronim (347-420). Wedlug niego
Mateusz, podobnie jak powyzej, kojarzyt si¢ z aniolem/cztowiekiem, gdyz jego
Ewangelia opowiada o tym, jak Jezus stawatl si¢ cztowiekiem; Marek — z Iwem,
bowiem jego Ewangelia rozpoczyna si¢ od Jana Chrzciciela ,,wolajacego na

" Zob. A. W. Podosinow, Simwoly czetyrioch ewangielistow: ich proischozdienije i znaczenie,
Moskwa 2000.

12 Zob. O. W. Czumiczewa, Simwoly jewangielistow w russkoj rukopisnoj tradicii, [w:] Ostro-
mirowo jewangielije i sowriemiennyje issledowanija rukopisnoj tradicii nowozawietnych tiekstow.
Sbornik naucznych statiej, red. A. A. Aleksiejew et al., Sankt-Pietierburg 2010, s. 172—180.

B Ibid., s. 172.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

14 Ewa Wierucka

pustyni”’; Lukasz — takze z bykiem/wolem, poniewaz rozpoczyna swa opowies¢
od historii Zachariasza i jego ofiary; Jan — z orfem, bo w stopniu najwyzszym
zdolny jest do wznoszenia si¢ w sfere¢ ducha.

Sw. Augustyn (354-430) sformulowat kolejny schemat podtrzymany przez
Hipolita z Rzymu i znacznie p6Zniej Bede Venerabilisa (672-735). Zgodnie
z tym schematem Mateusz kojarzy si¢ z lwem (ukazal oblicze Jezusa — Kréla);
Marek — z cztowiekiem/aniotem (w centrum jego opowiesci znalazly si¢ dokonania
Jezusa jako czlowieka); Lukasz — z bykiem (przypowie$¢ o Zachariaszu i ofierze);
Jan — z orlem (jak orzet unosi si¢ w przestworzach nad mrokiem ludzkiej
niemocy, kontemplujagc boskie §wiatto dzieki najsilniejszemu, najbystrzejszemu
wzrokowi) 4.

W bizantyfiskiej tradycji iluminowania ewangeliarzy stosowano rézne schema-
ty potaczeri symbol — ewangelista. W Europie Zachodniej do$¢ wczesnie utrwalit
si¢ schemat sformutowany przez Sw. Hieronima. Zabytki piSmiennictwa ruskiego
za§wiadczajg stosowanie co najmniej dwu schematéw ikonograficznych: pierwsze-
go, sformulowanego przez Ireneusza z Lyonu (np. Psafterz Tomicza [ok. 1360]
czy Ewangeliarz ze zbioru Titowa) i drugiego, sformutowanego przez $w. Hie-
ronima. Jednak w odréznieniu od ogromnej liczby realizacji w zabytkach nurtu
katolickiego ilustrowanie ewangeliarzy ruskich bylo zjawiskiem stosunkowo rzad-
kim. Najstarszym i najbardziej reprezentatywnym przyktadem realizacji schematu
symbol — ewangelista jest Ewangeliarz Ostromira (1050-1057). Z poczatku XII
wieku pochodzi Ewangeliarz MSscistawa, za$ z poczatku wieku XV — Ewange-
liarz Chitrowo (zamieszczone w nim miniatury przypisywane sa najwickszemu
ruskiemu ikonografiScie Andriejowi Rublowowi). Od potowy wieku XV w oficjal-
nej tradycji cerkiewnej utrwalil si¢ schemat Sw. Hieronima (Mateusz — cztowiek,
Marek — lew, Lukasz — wot/byk, Jan — orzel)15.

Przyjrzyjmy si¢ najciekawszym realizacjom ikonograficznym analizowanego
schematu. W Ewangeliarzu Ostromira zamieszczono cztery miniatury, niestety
jedna z nich — przedstawiajaca Mateusza — nie zachowala si¢ do naszych czaséw.
Pierwsza miniatura (fot. 1) ukazuje Jana z uczniem Prochorem. Rysunek nie jest
zamknigty w czworokatnej ramce, jak pozostate, lecz ma ksztatt duzego kwiatu,
lezacego na tle bialego pergaminu. Cztery pélokregi tworzg ksztalt krzyza (jak
cztery absydy $wiatyni zbudowanej na planie krzyza). Wpisano w nie kolejne
cztery polokregi, sktadajace sie tylko z ornamentu. Ta niezwykla kompozycja,
podporzadkowana symbolice krzyza, obramia scen¢ z ewangelista. Pozwolito to,
zauwaza Tatiana Uchowa, podzieli¢ przestrzen wewnatrz ramki na dwa réwnole-

14 Zob. O. W. Czumiczewa, op. cit., s. 172-173. Por. A. W. Podosinow, op. cit., s. 11-12.
15 Zob. O. W. Czumiczewa, op. cit., s. 173-178.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

Zoomorficzne symbole ewangelistéw w zabytkach piSmiennictwa ruskiego 15

gle $wiaty, wyznaczone przez horyzontalne i wertykalne pétokregi. Swiat Jana
(wertykalny) przedstawia moment bezposredniego kontaktu z instancja niebieskg.
Ewangelista stoi wyprostowany z rekami uniesionymi ku gorze, z lekko odchylong
do tylu glowa, otoczong nimbem. W kierunku jego dioni sptywa zwdj papieru —
charyzmat przekazywany przez symbol (niestety wizerunek symbolu ewangelisty
nie zachowal si¢ na miniaturze, jednak symbole towarzyszace ewangelistom na
pozostalych miniaturach Ewangeliarza wskazuja na orla jako bozego postarica).
Zachwiane proporcje miedzy monumentalng sylwetka ewangelisty i nieuzasadnie-
nie mniejsza jego ucznia podkreSlaja ziemski wymiar drugiego Swiata — Swia-
ta Prochora, sprzgtéw i1 przyboréw stuzacych do pisania. Kompozycje zwieficza
sylwetka lwa dominujacego nad obydwoma przedstawionymi §wiatami. Ogromne
zwierze z groznie opuszczong glowa, wyszczerzonymi zebami, mocnymi fapami
i pazurami, smukla sylwetka drapiezcy wyglada, jakby przed chwilg wskoczyto
na szczyt i patrzy z wysoka na podporzadkowany mu S$wiat. W tej konkretnej
miniaturze lew nie jest symbolem ewangelisty (to rzadkie odchylenie w ruskiej
tradycji ikonograficznej, cho¢ spotykane w tradycji bizantynskiej). Tutaj lew jest
symbolem samego Jezusa'S. Jako alegoria Chrystusa motyw Iwa byl szczegdlnie
popularny w zachodniej ikonografii; w tradycji bizantyriskiej lew — to takze znak
imperatora'”.

Druga miniatura Ewangeliarza Ostromira przedstawia ewangeliste Lukasza.
Narysowana przez innego artyst¢ prezentuje styl calkowicie odmienny od stylu
omoéwionej powyzej miniatury. Tu dominuje §wiat ziemski ukazany z calym prze-
pychem patacowego wnetrza z kolumnami i bogactwem sprzetéw. Z prawego gor-
nego rogu obrazka wylania si¢ otoczona nimbem glowa wolu/byka z fragmentem
korpusu i dwiema przednimi nogami. WyraZnie zaznaczone kopyta podtrzymujq
zwdj sptywajacy wprost na pulpit, na ktérym lezy czgSciowo zapisana ksigga. Lu-
kasz stoi w unizonej, lekko sktonionej postawie. Jego glowe otacza nimb. W unie-
sionych rekach, otwartych dtoniach widoczna jest pokorna gotowos$¢ do przyjecia
daru nieba'8.

Ewangelista Marek z trzeciej miniatury umieszczony zostal w czterolistnej
kompozycji wpisanej w ksztalt kwadratu. Linie proste i p6tokragle, podobnie
jak w pierwszej miniaturze, tworza ksztalt krzyza/rozetki, przypominajacego
krzyzowo-koputowy plan bizantyriskiej cerkwi'®. Centralng przestrzeii zajmuje
posta¢ Marka. Apostot siedzi. W jednej rece trzyma ksiege, w drugiej — pidro

' Ibid., s. 173. Por. T. Uchowa, op. cit., s. 211.

17 Zob. O. S. Popowa, Ostromirowo jewangielije. Miniatiury i ornamenty, [w:] Ostromirowo
Jewangielije i sowriemiennyje issledowanija. . . , s. 65-66.

3 Por. 0. W. Czumiczewa, op. cit., il. na s. 357.

19 Zob. O. S. Popowa, op. cit., s. 63.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

16 Ewa Wierucka

Fot. 1. Ewangelista Jan z Prochorem

Zrédto: Ostromirowo jewangielije i sowriemiennyje issledowanija rukopisnoj tradicii nowozawietnych tiekstow,
red. A. A. Aleksiejew et al., Sankt-Pietierburg 2010. Zbiory Biblioteki Wydzialu Humanistycznego UMCS.

zatrzymane na ksztalcie ostatniej litery. Zaskoczony w trakcie pisania Swiety
unosi otoczong nimbem glowe: nawiazuje wzrokowy kontakt ze swoim symbolem
— lwem. Lew pojawia si¢ nagle, niesie w tapach Ewangeli¢ — kodeks duzych
rozmiaréw we wspanialej oprawie z zapigciami. Wierzchnia oktadka ma zlocone
rogi, co daje efekt czteroramiennego krzyza z tréjkatnymi ptaszczyznami miedzy
ramionami. Wzo6r oktadki powtarza motyw sceny z Markiem, nawigzujgc do
§wietosci przestrzeni, w ktérej znajduje sie ewangelista’®. Tym razem symbol —
otoczona nimbem glowa lwa z otwartym pyskiem oraz widoczne tapy trzymajace
ksiege — ulokowany jest nie w rogu, lecz centralnie — niemal wprost nad glowq
Swigtego. O reakcji apostota na moment przekazywania charyzmatu §wiadczy tylko
uniesiona glowa i wzrok skierowany na symbol. Cala postawa (i neutralne tlo)
podkreslajg skupienie Marka na pracy.

Wszystkie trzy miniatury Ewangeliarza Ostromira sa charakterystyczne dla
sztuki bizantyiskiej XI wieku i znamionujg proces przechodzenia od ascetycznej
uogdlnionej sztuki péznomacedoniskiego malarstwa do form klasycznych, migk-
kich, zniuansowanych?!.

20 7Zob. ibid., s. 76.
2L Zob. ibid., s. 77.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

Zoomorficzne symbole ewangelistow w zabytkach pi§miennictwa ruskiego 17

Miniatury przedstawiajace portrety ewangelistow i przypisane im symbole po-
stuzyly jako wzér dla Ewangeliarza Mscistawa i innych r¢kopiséw. Trzeba tu jednak
podkresli¢, ze wizerunki apostoléw wraz z odpowiadajagcymi im symbolami nale-
zaly do mniejszoSci. Znacznie cze¢sciej przedstawiano ich bez symbolu, a moment
przekazu charyzmatu wyrazata poza ewangelisty — gtowa lekko uniesiona, twarz
zwrécona do tylu, jakby stamtad i z géry dochodzit jaki$ nieslyszalny dla innych
glos??.

Niezwykle interesujace natomiast sg realizacje ikonograficzne przedstawiajgce
wylagcznie symbole ewangelistow. Jednym z najpigkniejszych jest symbol ewange-
listy Mateusza — aniot (Ewangeliarz Chitrowo).

Fot. 2. Aniot — symbol ewangelisty Mateusza

Zrédlo: Trista wiekow iskusstwa. Iskusstwo Jewropiejskoj czasti SSSR, red. R. W. Timofiejewa, Moskwa 1976.
Zbiory Biblioteki Wydziatu Humanistycznego UMCS.

Aniol, a wlasciwie cztowiek, ktéremu przydano skrzydia na znak, ze napetnit
si¢ Duchem Bozym, jest symbolem wcielenia Logosu (Stowa Bozego). W miniatu-
rze Rublowa (fot. 2) pigkny aniot w niebieskiej luZnej szacie z migkko uktadajacy-
mi si¢ faldami, z duzymi skrzydtami niesie w rekach wielka cigzka ksigge. Lekkie

22 Por. miniatura z wizerunkiem Jana i Prochora w Ewangeliarzu Chitrowo (XIV wiek), [w:]
T. Uchowa, op. cit., s. 222; Jan z Prochorem w Zarajskim Ewangeliarzu (1401), [w:] G. I. Wzdornow,
Iskusstwo knigi w Driewniej Rusi. Rukopisnaja kniga Siewiero-Wostocznoj Rusi naczata XII-XV
wiekow, Moskwa 1980, il. 157; Ewangelista Jan w Czterech Ewangeliach (Czetyrojewangielije, pocz.
XV wieku, Moskwa), [w:] ibid., il. [56].



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

18 Ewa Wierucka

przechylenie postaci w prawo, uklad stép sprawiajg wrazenie ruchu skierowane-
go z géry w dét. Odrzucone do tylu skrzydio i rysunek ndg stwarzajq wrazenie
trojwymiarowosci. Zlote tlo zamknigte w grubg czerwong rame nadaje przestrzeni
wewnetrznej wymiar sakralny?’.

Zupelnie inng wymowe ma wizerunek aniola w miniaturze zamieszczonej
w Ewangeliarzu Morozowa, ktérego ilustrator wprawdzie mocno inspirowat si¢
miniaturg Rublowa, jednak nie udalo mu si¢ osiagnaé podobnego poziomu mi-
strzostwa. Kompozycja — ztote tto w grubej czerwonej ramie — ukazuje aniofa
idacego z wielkg ksiega w rekach. Wszystkie elementy zostaly powtdérzone, ale
uzyskano zupelnie inny efekt. Aniot o poteznej sylwetce, co tylko podkreslaja faldy
dlugiej szaty, lekko pochylony, z ugietymi kolanami idzie zamaszystym krokiem.
Uktad nég sugeruje kierunek lekko w gére, co pozostaje w sprzecznosci z prze-
znaczeniem niesionej ksiegi, ktéra ma trafi¢ do tych na dole. Szeroko roztozone
skrzydta, wyrastajace jakby z boku aniota, pozbawiajg rysunek efektu tréjwymia-
rowoSci i lekkoSci.

Z polowy XVI wieku pochodzi miniatura przedstawiajaca aniota — symbol
Mateusza, zamieszczona w Czterech Ewangeliach (Czetyrojewangielije). Figura
aniofa tu takze zamknigta jest w okragla grubg rame z zielonoztotym tlem. Cala
postaé: twarz, wlosy, skrzydta, luzna pofaldowana szata, trzymana w rekach ksigga
— wszystko ma kolor czerwony. Stopy skierowane sg w dot, jakby aniot stagpal na
palcach, stawiajac male ostrozne kroki. Uklad st6p, rozwiane faldy szaty stwarzaja
iluzje schodzenia w dot?+.

Z Ewangeliarza Chitrowo pochodzg miniatury przedstawiajace symbole ewan-
gelistéw w takich samych szerokich okragtych ramach, lecz bez ich postaci.

Sylwetka orta, symbolu Jana (fot. 3), zajmuje niemal calg przestrzenn wewnatrz
ramki. Ptak ukazany jest z profilu — z wysoko podniesiong glowa, z duzym, lekko
zagietym dziobem. Uniesione skrzydta z wyraznie zaznaczonymi piérami czynig
wrazenie duzych. Gruba ksigga zamknieta klamrg spoczywa mi¢dzy nogami ptaka,
dotykajac jego piersi. Orzel nie robi jednak wrazenia kréla ptakéw, drapieznika.
Wyglada raczej jak gotab®.

W identycznej okraglej ramce miniatury Ewangeliarza Soboru Uspieniskiego
moskiewskiego Kremla widnieje lew — symbol ewangelisty Marka (fot. 4). Lekko
pochylony do przodu kuca na ugietych zadnich fapach z wyraZnie zaznaczonymi
poteznymi pazurami. Takimi samymi pazurami przednich fap trzyma ksi¢ge, lekko
dotykajac nig wydatnej piersi. Glowa zwierzecia bez zaznaczonej szyi zwrdcona
jest nienaturalnie do tytu. Cialo bez zaznaczonej siersci obrysowano pojedyncza,

2 Zob. T. Uchowa, op. cit., s. 226.
2+ Zob. Ostromirowo jewangielije i sowriemiennyje issledowanija. .., s. 403, il. 167.
25 Zob. il. [58], [w:] G. L. Wzdornow, op. cit.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

Zoomorficzne symbole ewangelistow w zabytkach pismiennictwa ruskiego 19

Fot. 3. Orzet — symbol ewangelisty Jana

Zrédto: G. I. Wzdornow, Iskusstwo knigi w Driewniej Rusi. Rukopisnaja kniga Siewiero-Wostocznoj Rusi naczata
XII-XV wiekow, Moskwa 1980. Zbiory Biblioteki Wydzialu Humanistycznego UMCS.

schematyczng kreska. Dos¢ umownie potraktowano takze lwig grzywe — wazny
atrybut zwierzecia. Niemal ludzkg twarz — wyraziste oczy z zarysowanymi brwia-
mi, dtugim waskim nosem, matymi uszami przylegajacymi do glowy tylko w dol-
nej czgSci pokrywa kilka dtugich, wijacych sie pasm wloséw. Od wysokiego czota
odchodza symbolicznie zaznaczone kreski wloséw grzywy, gladko przylegajace
do czaszki zwierzecia. Zaréwno nienaturalna poza Iwa, jak i jego ,ludzka twarz”

czynia ten obrazek dziwnie niepokojacym?®.

W takiej samej stylistyce wykonana zostala miniatura, przedstawiajaca byka —
symbol ewangelisty Lukasza (fot. 5). Potezne zwierze w zaznaczonymi pojedyncza
kreska migsniami siedzi w nietypowej dla siebie pozycji z podkulonymi zadnimi
nogami, migdzy ktérymi lezy diugi zakoriczony chwostem ogon. Kopytami przed-
nich tap podtrzymuje wielka ksiege. Jego zwieficzona rogami glowa zwrdcona
jest nienaturalnie do tytu. Oblicze zwierzecia, poza ,,ludzkimi” oczami, ma cechy
charakterystyczne dla gatunku: dwie plamki nozdrzy nad waska linig szerokiego
pyska?’.

Mozna przypuszczaé, ze nietypowe pozy i nienaturalnie (o 180°) odwrécone
glowy lwa i byka maja podkresla¢ ich symbolicznos¢, nieprzynaleznos$¢ do sfery

2 Ibid., il. [59].
2T 7ob. ibidem.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

20 Ewa Wierucka

Fot. 4. Lew — symbol ewangelisty Marka

Zrédto: G. I. Wzdornow, Iskusstwo knigi w Driewniej Rusi. Rukopisnaja kniga Siewiero-Wostocznoj Rusi naczata
XII-XV wiekow, Moskwa 1980. Zbiory Biblioteki Wydzialu Humanistycznego UMCS.

Fot. 5. Byk — symbol ewangelisty Lukasza

Zrédlo: G. I. Wzdornow, Iskusstwo knigi w Driewniej Rusi. Rukopisnaja kniga Siewiero-Wostocznoj Rusi naczata
XII-XV wiekow, Moskwa 1980. Zbiory Biblioteki Wydzialu Humanistycznego UMCS.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

Zoomorficzne symbole ewangelistéw w zabytkach piSmiennictwa ruskiego 21

ziemskiej. Takze orzel pozbawiony zostal swych najwazniejszych atrybutéw kréla
przestrzeni. Przedstawiono go w postaci bardziej ,,udomowionej”, niegroZne;j.

Orzel, lew, byk i aniol. Z tych czterech symboli tylko aniot (uskrzydlony czto-
wiek) z racji swej przynaleznos$ci do sfery sacrum wydaje si¢ ,,na miejscu”. Jednak
jego ,,ludzka” postaé kaze go zaliczy¢, jak Iwa i orla, do grona drapieznikéw (chy-
ba najwickszym drapieznikiem ze wszystkich istot zywych jest wiasnie czlowiek).
Tylko byk nie wydaje si¢ naleze¢ do tej klasy wybraficéw. Uosabia jednak bezro-
zumng ogromng sife, ktéra moze stanowi¢ Smiertelne zagrozenie. Zapewne temu
zawdziecza swa uprzywilejowang pozycje w Swiecie zwierzat.

Czemu wtlasnie te symbole znalazly si¢ w kanonicznych wizerunkach ewan-
gelistéw — bozych postaiicow, zwiastunéw Stowa Bozego, wybranych sposréd tak
wielu do pelnienia tej najwazniejszej dla §wiata misji? Czy rzeczywiscie ,,nagle”,
»hie wiadomo skad”, ,,po prostu” (by przypomnie¢ stowa Czumiczewej) pojawi-
fa si¢ (i utrwalila) ta dziwna tradycja wiazaca symbol zoomorficzny z postacig
ewangelisty? Teologowie uzasadniali ten wybér wieloma cytatami z Biblii2®, co
wprawdzie wydaje si¢ teorig doS¢ oczywista, ale jednak zastepcza, niedajgca praw-
dziwej odpowiedzi na pytanie o genez¢ symboli czterech ewangelistow.

Pierwsze skojarzenia, jakie te symbole wywoluja, odsytajg do proroctwa Eze-
chiela (1.5 do 1.15) oraz Apokalipsy §w. Jana (Ap 4.6-4.11; 5.6). Oba Swiadectwa
biblijne zawierajq opis czterech istot tylko nieznacznie réznigcych si¢ miedzy so-
ba. W wizji Ezechiela istoty te przypominaly cztowieka, miaty po cztery skrzydta
i po cztery twarze — czlowieka, lwa, orta i wolu/byka. W Apokalipsie Sw. Jana
istoty te mialy juz osobne postaci — lwa, wolu, cztowieka i orta. Skad jednak istoty
te wziely si¢ w opisach §wiata bozego, ktéry tak picknie opisywatl Pseudo-Dio-
nizy Aeropagita jako Swiat czystego intelektu, Zrédlo mitosci i pigkna, ,,$wiatlo
przes$wietlajace byty”, ,,wewnetrzne pigkno zdolne przemienié, przebdstwié ma-
terie”??° Czemu zatem Bég objawia sie swemu stworzeniu ,,we wstrzasach gor,
w burzy, ogniu i piorunie”?** Czemu otaczajg go i ostaniaja przed wzrokiem tego,
ktory dostgpit taski objawienia, przerazajgce zmiennoksztaltne istoty o czterech
twarzach rodem z ziemskiego, materialnego i niedoskonatego §wiata?

Problem obecnoSci tych czterech istot przy Tronie Pafiskim przysparzat teolo-
gom i uczonym wiele trudnosci. Wedlug jednej z najbardziej rozpowszechnionych
teorii lew reprezentuje Swiat dzikich zwierzat, wét/byk — Swiat zwierzat udomo-
wionych, orzet — §wiat ptakéw, aniol — §wiat ludzi. Zwierzeta-symbole sg krola-

2 7Zob. O. W. Czumiczewa, op. cit., s. 176-177.

% Zob. Pseudo-Dionizy Aeropagita, Pisma teologiczne. Imiona Boskie. Teologia mistyczna.
Listy, thum. z jez. greckiego M. Zialska, przedm. ks. T. Stepient, Krakéw 1997, s. 100-101.

30 M. Lurker, Przestanie symboli w mitach, kulturach i religiach, przel. R. Wojczakowski,
Krakéw 1994, s. 89.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

22 Ewa Wierucka

mi/carami tych §wiatéw. Ich obecnos$¢ przy Tronie Pariskim zaswiadcza wiadze
Boga nad wszystkimi tymi §wiatami. Wedlug innej interpretacji lew symbolizuje
mestwo i szlachetnosé, wot — site i moc, orzel — szybkosé, czlowiek — madrosé
i rozum?!,

Podosinow proponuje kolejng interpretacje symboli ,,czterech zwierzat”, zgod-
nie z ktérg jawia si¢ one jako symbole czterech stron §wiata. Obraz czterech istot
z wizji Ezechiela, podtrzymujacych sklepienie niebieskie i symbolizujacych cztery
strony Swiata, nawiazuje do kultur starozytnych i obecnych w nich zooantropo-
morficznych opiekunéw stron §wiata’?. Wyjasniajac wizje Ezechiela, §w. Hieronim
(Swiadomie lub nie) tgczy wertykalng strukture kosmosu z horyzontalng wedlug
stron §wiata. ,,Te rozumne istoty [,.cztery zwierz¢ta” — przyp. Podosinowa] znaj-
dujg sie w czterech miejscach lub w zwigzku z czterema stronami $wiata, jakimi
ograniczony jest §wiat, lub w zwigzku z czterema miejscami [gdzie przebywaja]
niebieskie [stworzenia], ziemne i podziemne, i nadniebieskie™3. A zatem, konty-
nuuje uczony rosyjski, ,,zoomorficzna symbolika sfer wertykalnych, przechodzac
w plan horyzontalny, zaczyna kojarzy¢ si¢ ze stronami §wiata. Do trzech zwierzat,
ktére w pelnym sktadzie przeszly ze sfery wertykalnej w horyzontalng, dofaczyt
cztowiek, zajmujac wakujace miejsce czwartej strony §wiata”3%,

Autorkg ciekawej interpretacji odnos$nie do zoomorficznych symboli ewangeli-
stow jest cytowana juz Urszula Mazurczak, wedlug ktérej w opisach epifanii Boga
(wizja Ezechiela, Apokalipsa §w. Jana) nastgpilo polgczenie postaci zwierzgcia
kultowego z postacig czlowieka: ,,[...] istoty te — pisze polska badaczka — ma-
ja skrzydta, ludzkie rece i zwierzece glowy: wolu, lwa i orfa”. Niosg Tron Boga
1 petnig przed nim straz. Staly si¢ widzialnymi znakami niewidzialnego Boga:

[...] oddawaly metafore przestoni¢cia, niemozliwosci widzenia Boga twarzg w twarz. Obra-
zowaly jednocze$nie przymioty i site Boga. Przyjecie na siebie gléw niebieskich symboli przez
autoréw interpretowane bylo jako idea Boga w czlowieku, szczegdlng za§ wage posiadala w wy-
padku autora piszacego stowo Boga. [...] Istoty mieszane p6i-ludzkie, pét-zwierzece byly czestymi
obrazami bogéw w Azji Mniejszej, Mezopotamii, a zwlaszcza w Egipcie®.

Wyobrazenia tego typu taczono z symbolika cesarska:

[...] moc i wszechwladza cesarza musialy by¢ unaocznione poprzez moc zwierzgcia kultowego.
[...]. Mitologiczne wyobrazenia bogdw o zoomorficznych ksztaltach rozpowszechnione na terenie
Cesarstwa Rzymskiego pobudzaly wyobraznig artystéw chrzescijanskich, ktérzy musieli zmierzy¢ sie

31 Zob. A. W. Podosinow, op. cit., s. 20.

32 Zob. ibid., s. 21-22.

33 Komentarz Hieronima do wizji Ezechiela. Cyt. za: ibid., s. 71.
3 Zob. ibid., s. 71-72.

3 U. M. Mazurczak, op. cit., s. 221-222.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

Zoomorficzne symbole ewangelistow w zabytkach pi§miennictwa ruskiego 23

z trudnymi dogmatycznymi problemami, unaoczniajac je tak, aby byly zrozumiale dla éwczesnego
cztowieka. Stad sieganie do antycznego repertuaru, ktéry przekazata ikonografia pogariska®®.

Przytoczone stowa Mazurczak wydajg sie kluczowe dla przyjetej w tym
artykule a priori tezy o pogariskim rodowodzie symboli czterech ewangelistow.
Co jednak nadal nie wyjasnia, dlaczego te, a nie inne zwierzeta staty si¢ kultowe,
dlaczego zdominowaly wyobraZni¢ naszego pogarniskiego przodka, okreslity jego
Swiatopoglad, uksztaltowaly obraz §wiata? Cofnijmy si¢ do prapoczatku.

Oto czlowiek. Nie jest swiadomy istnienia Boga. Znalazl si¢ na ziemi bez
korica pod niebem bez kresu. I jedno, i drugie moze mu zagraza¢ na tysiac
sposobéw. Czlowiek jest maly, staby i bezbronny. Nie chroni go futro, nie
bronig kly i pazury. Otacza go zewszad nieprzewidywalna przestrzen. Co mu
pozostaje? Magia. To ona zawladneta pogariskim $wiatem, podzielita go na
Swiat widzialny i niewidzialny. Ten drugi zaludnifa rosnacg rzeszg bogéw, bdstw,
demondéw i innych przedstawicieli sity nieczystej. Wchodzac w relacje z nimi,
cztowiek zyskiwal iluzje mozliwego bezpieczenistwa, kontroli nad obydwoma
wymiarami otaczajacej go rzeczywistoSci. Niemozno$¢ bezposredniej konfrontacji
z niewidzialng silg wymagalta stworzenia obrazujacej te sile alegorii — symbolu,
ktéry miat potaczy¢ oba wymiary pogariskiego Swiata. Symbole i znaki, zaklecia
i rytualy — z ich pomocg cztowiek mégl wyprosi¢/wybtagaé¢/wymodli¢/ztozy¢ ofiare
niewidzialnemu bdstwu, by uzyska¢ zdrowie/bezpieczeristwo/zycie/pognebienie
wrogéw/laske/przebaczenie/wybawienie.

Lecz oto Bog postanawia upomnie¢ si¢ o prawo wiasnosci do ziemskiego Swia-
ta i zamieszkujacych go ludzi. I posyta na §wiat swego syna Jezusa jako nowo na-
rodzone ludzkie dziecko, ktére ma do spelnienia misj¢ zrewolucjonizowania §wia-
domosci cztowieka, wprowadzenia do niej pojecia ,,Boga Ojca Wszechmogacego,
Stworzyciela nieba ziemi, wszystkich rzeczy widzialnych i niewidzialnych” (jak
méwimy w Wyznaniu wiary). Jak jednak przekazac¢ cztowiekowi ograniczonemu
w poznaniu do zmystéw wiedze o tym, co niewidzialne, niematerialne, niemozliwe
do opowiedzenia jezykiem ziemskiego Swiata?

O tym, co nieskoiczone i wieczne, o tym, co boskie, czlowiek moze moéwi¢ jedynie prze-
no$niami [...], nawet gdy nauka dociera do swych najglebszych Zrédet, pozostaje jej tylko to, co
symboliczne. [...] Symbol jest wyrazem nieprzerwanej tacznosci miedzy stworca a jego stworze-
niem [...]. Jedynie poprzez symbole udaje si¢ przezwyciezy¢ blaho$¢ tego, co jedynie istnieje
i zostalo stwierdzone, by polaczy¢ ze sobg ksztalt i ideg, posta¢ jawng i ukryta, pierwszy i drugi
plan, wymiar $wiecki i boski. I dlatego symbol jest wlasciwym jezykiem wszelkich religii, a wigc
takze Biblii’.

% Ibid., s. 222.
37 M. Lurker, op. cit., s. 88.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

24 Ewa Wierucka

Przywotajmy znaczenia, jakie kryja si¢ za symbolami Iwa, orta i byka.

Lew to symbol mg¢stwa, odwagi, najwyzszej wladzy, szlachetnoSci, dumy.
W symbolice czterech zywiotéw kojarzony jest z ogniem. W buddyzmie lew
symbolizuje odwagg, szlachetno$¢ i stalos¢. Uwaza sie go za jedno z wcielen
Buddy. W Chinach lew — to symbol wiadzy.

Jest jednym z czterech zwierzat symbolizujgcych strony $wiata. Elementy jego
wizerunku widoczne sg w ikonografii istot mitycznych: sfinksa, gryfa i chimery.
Jako groZny straznik, ktéry potrafi spaé z otwartymi oczami, wystepuje w mi-
tologiach Egiptu, Asyrii, Babilonu i Indii. Jest symbolem bdstw solarnych, np.
Mitry. Kultury pierwotne i astrobiologiczne utozsamialy Iwa ze storicem. Repre-
zentuje ziemig, jako ,.krdl zwierzat” jest ziemskim antagonistg orla, symbolem
pana przyrody, czyli posiadacza sily i zasady meskiej. Uskrzydlony lew przynale-
zy zywiotowi ognia. ,,Jako symbol ewangelistow zmienial atrybucje, az wreszcie
przyporzadkowano go Markowi”38,

[Lew] — ptodnos¢, ziemia, Swiat podziemny (przeciwieristwo orla), atrybut bogifi ziemi jak
Hekate, Ops itd., bogini ptodnosci, jak frygijskiej Kybele (utozsamianej przez Grekéw z Rea)
i greckiej Artemidy, boga plodnosci sit natury Dionizosa, bogifi mitosci, jak asyryjsko-babiloniskiej
Isztar i greckiej Afrodyty. [...] Lew — przemozna, nieodparta sita. [...] Jest krélem zwierzat, po
nim dopiero smok i dzik. [...] Duma i pycha. [...] Dziko$¢, srogos¢ i okrucienstwo. [...]

Lew — storice, jego potega, sila zapladniajaca, zar, wszystkowidzenie. [...] Wlosy grzywy —
promienie sloneczne. [...]

Lew o czterech skrzydtach — wiatr potudniowy.

Jego wizerunek na amulecie chronit od choréb.

Na te uniwersalng (takze w aspekcie geografii) symbolike natozono znaczenia
chrzescijaniskie, ambiwalentne w swej istocie.

I tak, ryk Iwa podobny jest do gtosu Boga. ,,Biblia przedstawia Boga jako
Iwa ryczacego nad zdobycza, nie Igkajacego si¢ krzykdéw nadbiegajacych pasterzy.
[...] Przerazajacy, obezwladniajacy ryk Iwa szczegdlnie kojarzy si¢ autorom
biblijnym z potegg Jahwe”. Uskrzydlony lew symbolizuje ewangeliste Marka
(wedlug $w. Hieronima), gdyz to Marek objawil §wiatu boskie pochodzenie
Chrystusa. Lew symbolizuje sktonnos$¢ Jezusa (takze Marka) do kontemplacii,
zycia pustelniczego, samotnosci®’.

Lew symbolizuje ,,boska moc, witadze, site ducha, ducha zycia, majestat, dume.
[...] Izajasz nazywa Jerozolim¢ lwem Boga jako niezdobytg twierdzg” (Iz 31.4).
Z drugiej strony, lew ukazany jest w Biblii jako drapieznik polujacy na cztowieka

38 Zob. Stowar simwolow i znakow, awt.-sost. W. W. Adamczik, Moskwa—Mirisk 2006, s. 97-98.
Por. I. E. Cirlot, Stownik symboli, Krakéw 2000, s. 223.

% W. Kopalifiski, Stownik symboli, Warszawa 1990, s. 194-196.

40 7ob. Stowar simwotow i znakow, op. cit., s. 98.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

Zoomorficzne symbole ewangelistow w zabytkach pi§miennictwa ruskiego 25

(Hiob 10.16). W S$redniowieczu lew symbolizowal zmartwychwstanie Chrystusa.
Wizerunki ryczacego lwa symbolizuja zmartwychwstanie zmartych w Dniu Sadu.

Jako symbol zamyslenia, samotnoSci, pustelniczego zycia stat si¢c emblematem
Swietych: Adriana, Eufemii, Ignacego, Hieronima, Joela, Tekli i innych. Jest
godlem serca i krwi, talentu*!.

Przeciwienstwem lwa jest orzet. Podobnie jak lew jest jednym z najbardziej
uniwersalnych symboli zoomorficznych. Orzet to symbol stofica, niebieskich sit,
nieSmiertelnosci, postaniec bogéw, ognia, pozaru, dnia, btyskawicy, burzy, pio-
runa, wiatru, poczatku. Identyfikowany byl z zasada duchowg. To czyni z niego
istote Swietlistg, ,,uczestniczaca w zywiotach powietrza i ognia”. Jego atrybuty to
nieustraszony lot, chyzo$¢, ,,zazyto$§¢” z grzmotem i ogniem. Na Dalekim Wscho-
dzie i Péinocy kojarzono go z béstwami potegi i wojny. W tradycji wedyjskiej
bywa postaicem. W starozytnej Syrii orzet z ludzkimi ramionami symbolizowat
adoracje Storica. Prowadzil dusze do niesmiertelnosci®?.

Orzel kojarzy sie z wierzcholkiem Drzewa Zycia, z sila i ogniem. Podstawowy
mit indoeuropejski opowiada o walce orfa (uosabiajacego bostwo solarne) ze zmijq
(pierwiastkiem $§mierciono$nym). Jest symbolem najwyzszej wladzy, panowania.
Orzet i kruk to mdciciele béstwa (wymierzaja w jego imieniu kare grzeszni-
kowi).

Orzet dwuglowy nawiazuje do glowy Janusa [...] — sita stwércza, wszechwiedza. Patrzy
zarazem w przyszto$¢ i przesziosé, faczy wiedzg duchowg z doczesng. [...] W heraldyce Bliskiego
Wschodu, sumero-babiloriskiej i hetyckiej — béstwo burzy, niekiedy o glowie lwa. [...] Orzet —
legendarny zalozyciel miast®.

Jako krdl ptakéw, latajacy najwyzej ze wszystkich, symbolizowat takze kré-
la/cara ludzi. Byl symbolem majestatu, cesarstwa, chwaly, wznoszenia si¢, wyso-
kosci, szybkiego i wysokiego lotu. Postrzegany byt takze jako bég wojny. Przypisy-
wano mu moc miotania blyskawic, zdolno$¢ unicestwiania. Za jego atuty uwazano
przenikliwos¢, bystro§¢ wzroku, geniusz, natchnienie. Z drugiej strony, postrze-
gano go takze jako symbol zta, zniszczenia, niezgody, tupiestwa, padlinozerstwa,
zarfocznosci**.

W symbolice chrzeScijariskiej otrzymat nowe przymioty. Jedna strona twarzy
cherubina miata wyglad orfa. Czwarty aniot Apokalipsy (4.7) ma posta¢ latajacego
orfa. Jest emblematem $w. Jana Ewangelisty, symbolem wszechwladzy (Boga),
potegi (wiary), wrozby, wyroczni, dlugowiecznosci, odrodzenia, nieSmiertelnosci.

41 Zob. W. Kopalinski, op. cit., s. 194-197.

42 Zob. I. E. Cirlot, op. cit., s. 293-294.

4 Zob. W. Kopaliriski, s. 285-286.

4 7ob. Stowar simwotow i znakow, op. cit., s. 135-136. Por. W. Kopalifiski, op. cit., s. 284-287.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

26 Ewa Wierucka

Symbolizuje takze modlitwe i faske, chrzest, niekiedy samego Chrystusa, jest tym,
ktéry glosi nadejscie konica $wiata, jest symbolem zmartwychwstania®>.

Bogata symbolike posiada takze byk — trzecie ze zwierzat — emblema-
tow apostoléw. Byk jest symbolem niezwyci¢zone] sily, ofiarnoSci, wyrzecze-
nia/samozaparcia. W kultach zwigzanych z uprawa roli symbolizuje meski pier-
wiastek, plodnos¢. Jest symbolem boga Sziwy. Towarzyszy wizerunkom bogini
ptodnosci.

Moze wystepowaé zaréwno jako symbol solarny, jak i lunarny. W kulturach
staroindyjskiej i mezopotamskiej uosabiat boga lunarnego. W mitologii asyryjskiej
uwazano go za boga slonca. Egipski bég plodnosci Apis przedstawiany byl w po-
staci byka ze stoneczng tarcza miedzy rogami. W Grecji z bykéw sktadano ofiary
bogowi stoiica — Heliosowi. Grecki Zeus zamienial si¢ w byka, a jednocze$nie
biaty byk lub woét byt skfadany wiasnie Zeusowi w ofierze. Tak wigc byk faczy
w sobie zaréwno pierwiastek boski, jak i ofiarny®°.

Rzymianie sktadali ofiare z byka Jupiterowi, a Stowianie — Perunowi. By¢ moze
dlatego we wszystkich starozytnych wierzeniach Wschodu byk byt symbolem idei
wladzy.

W wielu wierzeniach byk symbolizowal boga burzy, gromowladce (czyli Boga
Najwyzszego)*’.

Byk jest symbolem storica, ognia, ksi¢zyca, ziemi, Swiata podziemnego, deszczu, grzmotéw, sit
opiekunczych, ofiary, Smierci, milczenia, czystosci, cierpienia, pokoju, zboza, obfitosci, bogactwa,
meskosci [.. . ], sit zywotnych, chuci, ptodnosci, sity, potegi, energii, odwagi w boju, furii, dzikosci.

Byk — burza i wicher. Sumeryjski bég Iszkur, uosabiajacy potege zjawisk atmosferycznych [... ]
byt wielkim bykiem. Bég Nilu Hapi (gr. forma Apis) czczony byl pod postacia byka*s.

Zamiennikiem byka jest wol. Symbolizuje cierpliwos¢, pracowitos$¢, milczenie,
ofiare, samopo$wigcenie i czystosé. Wystepuje w zwigzku z kultami agrarnymi*.

W6t — ,,jedna z czterech twarzy biblijnego cheruba™°.

Trzecia posta¢ tego symbolu to ciele — symbol pokory, sprytnej uleglosci,
niedojrzato$ci, niewinno$ci, tchérzostwa. Symbol ofiary — niekiedy zamiast wotu
atrybut ewangelisty Lukasza’'.

Zaprezentowana tu w skrécie uniwersalna symbolika kazdego z trzech zwierzat

kultowych: lwa, orta i byka, w istocie starsza o tysiace lat od chrzedcijaniskiej

45 Zob. W. Kopaliriski, op. cit., s. 284.
Zob. Stowar simwotow i znakow, op. cit., s. 15.
4 Zob. ibidem.
W. Kopaliniski, op. cit., s. 37-39. Por. Stowar simwotow i znakow, op. cit., s. 15.
4 Zob. I. E. Cirlot, op. cit., s. 91.
W. Kopalinski, op. cit., s. 37.
St Zob. ibid., s. 39.



Pobrane z czasopisma Folia Bibliologica http:/foliabibliologica.umcs.pl
Data: 03/02/2026 23:30:13

Zoomorficzne symbole ewangelistow w zabytkach pi§miennictwa ruskiego 27

historii ludzkosci, §wiadczy o odwiecznym dazeniu cztowieka do caloSciowego
pojmowania otaczajacego Swiata, do oswojenia go i stworzenia sobie mozliwosci
chocby iluzorycznej kontroli nad nim. W wielu momentach ta symbolika jest
ambiwalentna: zawiera zaréwno pozytywne, jak i pejoratywne asocjacje; ponadto
przenika si¢ i powtarza w kazdym z tych zwierzat. Wtasnie ta wszechstronnos¢
1 uniwersalizm przypisywanych im znaczen sprawily, ze staly si¢ one symbolami
konstytuujacymi poganski obraz Swiata i — na zasadzie przeniesienia — zaistnialy
w biblijnej wizji bozego Swiata, Swiata sacrum, po to by uzmystowi¢ ludziom z ich
kaleka percepcjq to, co nieskoriczone, wieczne, boskie.

Z czasem, gdy wzrosta zdolno$¢ czlowieka do mySlenia abstrakcyjnego,
wiele symboli utracito site swej wymowy. Symbol zoomorficzny, w swej istocie
demoniczny, ustapil miejsca innemu symbolowi, ktéry nadaje przedstawionej
postaci lub przestrzeni wymiar sakralny. Tym symbolem jest ksiazka — trzymana
przez zwierze lub czlowieka czyni z niego bozego poslaica, a sama staje si¢
symbolem §$wiatla, ktérym Bdg postanowil podzieli¢ si¢ z czlowiekiem. Za$
ikonografie Swiata chrzescijariskiego zdominowaly niezliczone wizerunki Matki
Bozej, Jezusa Chrystusa i aniotéw.


http://www.tcpdf.org

