Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

10.17951/1.2016.41.1.69

ANNALES
UNIVERSITATIS MARIAE CURIE-SKEODOWSKA
LUBLIN - POLONIA

VOL. XLI, 1 SECTIO I 2016

JORDI PUIGDOMENECH LOPEZ

Universidad Internacional de Cataluiia

Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo cosmico
y libertad humana

Ramon Llull. Moral Intellectualism, Cosmic Determinism and Human Liberty

Actualmente se conmemora en Espafia el VII Centenario de la muerte de Ra-
mon Llull, con la declaracion del periodo 2015-2016 como Aflo Ramon Llull por
parte de la Didcesis de Mallorca, del Gobierno de Cataluna y del Senado espafiol.
A pesar de que una buena parte de sus escritos contienen numerosas referencias
personales — Llibre de contemplacio en Déu, Blanquerna, Lo desconhort, Cant
de Ramon — la autobiografia que Ramon Llull dicté a uno de sus discipulos de
la Cartuja de Vauvert durante la cuarta y Gltima estancia en Paris, publicada bajo
el titulo de Vida coetania, es la obra en la que aparecen detalles mas concretos
acerca de su repentina conversion al cristianismo. A la edad de treinta afios, una
noche Llull se encontraba componiendo poesia en su habitacion cuando tuvo una
vision de Cristo crucificado. En principio no dio demasiada importancia a este
hecho, pero al repetirse la vision de forma idéntica hasta cinco veces en el plazo
de unas pocas semanas, casi sin quererlo empez6 a meditar profundamente sobre
su posible significado.

Después de reflexionar sobre lo sucedido Ramon Llull entendié que Dios lo
habia llamado por alguna razoén, y un sermén que escucho acerca de la vocacion
de san Francisco de Asis acabo de convencerlo. Decidio tomar el camino de la fe,
dejando atras la familia y los placeres asociados a la posicion social que disfruta-
ba, y asumio los tres objetivos que a partir de aquel momento tendrian que dirigir
su vida: 1) predicar por todo el mundo a fin de convertir a los infieles, especial-
mente a los musulmanes, pues en el siglo XIII todavia constituian la religion y la
cultura dominante en el Mediterraneo, 2) escribir un libro que ofreciera suficientes
argumentos en favor de la vision cristiana del mundo como para poder rivalizar
con las grandes obras de los judios y de los islamicos, y ademas, que fuera capaz



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

70 Jordi Puigdomeénech Lopez

de convencer a sus sabios y a sus reyes, y 3) lograr el apoyo del Papa de Roma
y de las autoridades eclesiasticas y politicas para fundar monasterios destinados
a la formacién de misioneros.

Ramon Llull tuvo claro desde el momento de su conversion que para ser co-
herente y disfrutar de plena credibilidad entre las gentes, sus pensamientos y sus
palabras tenian que ir acompafiadas de hechos concretos. De este modo, siguien-
do el ejemplo de san Francisco, renuncié a todas sus posesiones y las dejo a su
mujer y a sus hijos para que pudieran vivir una vida relajada y sin sufrimientos
econdmicos. No se reservo nada para ¢l mismo, y se dedicé a expandir el mensaje
de amor y conocimiento con el que habia sido iluminado. Unos afos antes, del
mismo modo que Llull, el fundador de la orden franciscana Francesco Giovanni
Bernadone (1188—1226), conocido como Francisco de Asis, habia renunciado al
hogar familiar y a la manera de vivir propia de la clase comerciante acomodada
de la cual provenia, para dedicarse en plenitud a la vida eremitica. En la primera
etapa de su trayectoria espiritual san Francisco vivié como un ermitafio, pero en
cuanto tuvo los primeros discipulos, todos ellos mantuvieron un debate sobre la
manera de vivir que querian adoptar: la eremitica y conventual o la predicacion
evangélica popular. Y finalmente escogieron la segunda'.

Siguiendo los pasos del maestro Francisco, Ramon Llull decidi6 recorrer los
caminos y cruzar los mares para difundir aquello que ¢l habia recibido por ilumi-
nacion divina, es decir, una propuesta de fraternidad entre los seres humanos, la
naturaleza y el universo fundamentada en el conocimiento del sentido profundo
de valores como el bien, la belleza o la verdad. Pero antes de emprender su apos-
tolado todavia tendria que adquirir los conocimientos necesarios para refrendar su
mensaje con argumentos convincentes. Y dado que su intencion era llegar lo mas
lejos que le fuera posible, a buen seguro que tendria que bregar con personajes de
diferentes lenguas, culturas y costumbres.

En la Edad Media la isla de Mallorca se encontraba en un punto geopolitico
central, lo cual la convertia en uno de los principales escenarios europeos de la
coexistencia — violenta unas veces, pacifica otras — de las tres grandes culturas
y religiones dominantes en el mundo civilizado de la época; es decir, la hebrea, la
cristiana y la musulmana. En cuanto al hecho politico, la presencia de estas tres
visiones del mundo en un mismo territorio comportaba por un lado una rivalidad
que se concretaba en luchas y en la consecuente servidumbre por parte del venci-
do, tal y como marcaba el coédigo feudal imperante en aquel momento histdrico;
pero por otro lado contribuia a enriquecer poderosamente la cultura y la tradicién
islefias con todo un mosaico de lenguas, ideas y gentes. En relacion al hecho reli-
gioso, asociado estrechamente al hecho politico, la rivalidad entre los tres pueblos

' Cf. C.H. Lawrence, El monacato medieval, traduccion de J. Miguélez, Madrid 1999,
p- 289-298.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo coésmico y libertad humana 71

implicaba una lucha dialéctica amparada en los diferentes argumentos filoséficos
y teoldgicos que servian como apoyo de su particular visién de la realidad. Te-
niendo en cuenta las raices culturales comunes de las tres religiones, los matices
a la hora de diferenciar sus postulados necesitaban del concurso de personas con
profundos conocimientos y una fe sélida y bien fundamentada.

No era este precisamente el caso de Ramon Llull en el momento de su con-
version, pues la formacidn cortesana que habia recibido en la infancia le resultaba
insuficiente para llevar a cabo la gran empresa intelectual que se habia propuesto.
Consciente de este hecho, el beato dedico tiempo y esfuerzo al mejorar su prepa-
racion, profundizar en el estudio de la gramatica latina y aprender la lengua ara-
biga de la mano de un esclavo, que Llull convirtié en su maestro. En cuanto a la
preparacion filoséfico-teoldgica necesaria para desarrollar la tarea que se habia
marcado, fue el franciscanismo de raiz esencialmente platonica, junto con ele-
mentos neoplaténicos y un conocimiento del aristotelismo que llegaba del mundo
arabe, los componentes esenciales que nutrieron a Ramon Llull de argumentos de
peso y que lo espolearon a llevar a cabo reflexiones de amplio alcance. De hecho
varios autores, como es el caso de Tomas Carreras i Artau, de Jordi Gaya y de
Jocelyn Nigel Hillgarth, consideran que existe una cierta coincidencia entre el
pensamiento de Llull y el de San Buenaventura de Fidanza, uno de los maximos
representantes del franciscanismo?.

Después de un largo peregrinaje que le llevé a Nuestra Sefiora de Rocamor
y a Santiago de Compostela, hacia el 1265 —y bajo el consejo personal del general
de los dominicos, Ramon de Penyafort (1175-1275) — Ramon Llull inici6 nueve
afios de intenso estudio en la biblioteca del monasterio cisterciense de Santa Maria
de la Real, en Mallorca, a lo largo de los cuales se entregé a la lectura de los textos
sagrados de la Biblia, el Coran y el Talmud, asi como al estudio de las obras filoso-
ficas de autores clasicos y medievales como Platon, Aristoteles, Algazel, Anselmo
de Canterbury, Ricardo de San Victor, Petrus Hispanus, Avicena, Mateo Plateari
y Constantino el Africano. Fue para Llull una etapa de gran efervescencia filosofi-
ca, que contribuy6 decisivamente a conformar su pensamiento posterior.

A pesar de que nunca lleg6 a ser un clérigo de oficio, desde el primer instante
de su conversion Ramon Llull se considerd cercano a la orden de san Francisco y,
consecuentemente, tuvo presente que el apostolado tenia que ser la primera de sus
tres prioridades. Una vez completada su formacion, en 1274 inici6 un periodo de
retiro en el Monte de Randa, a unos veinte kilometros al este de Palma, con objeto
de iniciarse en la practica de la meditacion. Después de una semana de plegaria
en soledad su mente se abri6 de par en par, ordenandose espontdneamente en ella
toda una serie de ideas y conocimientos que habia adquirido durante los afios pre-

2 L. Badia, La ciéncia en l'obra de Ramon Llull, [en:] La ciéncia en la histéria dels Paisos

Catalans, eds. J. Vernet, T. Parés, Barcelona — Valéncia 2004, p. 403.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

72 Jordi Puigdomeénech Lopez

vios, de tal manera que vinieron a asentarse como los fundamentos del segundo de
sus grandes propdsitos: escribir un libro que constituyera una sintesis logica, clara
e inteligible de los argumentos filoséficos clasicos y de los principales postulados
de la fe cristiana. Poco antes Llull ya habia redactado sus primeras obras: la Logi-
ca d’Algatzell y el Llibre de contemplacio en Déu (1271-1274).

El pensamiento de Ramon Llull se mueve entre el intelectualismo de inspi-
racion clasica, el misticismo naturalista y el franciscanismo de raiz agustiniana,
integrando asimismo una notable diversidad de elementos entre los que destacan
los provenientes de la tradicion filoséfica griega y de la falsafa islamica. El beato
compartia con fildsofos como Anaxagoras, Socrates, Platon y Aristoteles la idea
que tanto el orden de la Naturaleza como el orden del Cosmos son necesariamente
fruto de una Inteligencia Suprema, asi como del amor que esta muestra por su
creacion, y no un producto del loco azar y de la ciega necesidad. En esta linea,
y siguiendo fielmente el camino trazado previamente por Agustin de Hipona, Llull
considera que en este Ser divino, inteligente, bueno y providente, estan presentes
en esencia todos los arquetipos de la creacion, de tal manera que conocer a Dios
y los conceptos que de ¢l dimanan es conocer todo aquello que es cognoscible
para el ser humano. Por otro lado, la filosofia del amor que inspird en Llull el
Llibre d’Amic e Amat tiene una clara vinculacion con el platonismo de Ibn Hazm,
pensador musulman que se establecié en Mallorca en el siglo XI.

Ramon Llull consideraba que las criaturas que pueblan la naturaleza son un
vestigio del Ser inteligente y bueno que las ha creado. Por lo tanto son dignas de
ser estudiadas y respetadas, a pesar de que la imperfeccion inherente en los seres
compuestos de materia hace que éstos sean susceptibles de incurrir en el mal, en-
tendido éste como privacion, como alejamiento del bien y del ser. Llull lo expresa
de forma a alegorica en el Llibre de les Besties: tanto los animales — el zorro —
como los hombres — aquellos que anhelan el poder — pueden apartarse del camino
del bien y adentrarse de pleno en el error y la perversion. No obstante, el orden
cosmico y el orden natural siempre acaban por reparar toda situacion de injusti-
cia, de forma que el zorro sera devorado por el ledn, y el hombre que ambiciona
el poder a cualquier precio vera como sus intenciones desviadas le conducen al
fracaso y la derrota.

RAMON LLULL Y EL INTELECTUALISMO

Ramon Llull se esforzé en definir los conceptos con precision e intentd pro-
barlos con argumentos l6gicos para hacer posible el didlogo sobre temas de orden
moral, religioso y politico con sus interlocutores. Este hecho puede conducirnos
a pensar que, siguiendo la estela de Sécrates y Platon, Llull podia haber creido
que tan so6lo conociendo qué es la Justicia se puede llegar a ser justo; o que solo
conociendo qué es el Bien se puede obrar bien. Esta doctrina, conocida como



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo coésmico y libertad humana 73

intelectualismo moral, puede definirse como la identificacion de la virtud con el
conocimiento. Es decir, el “malo” no es “malo”, sino “ignorante”. Llull pensaba
que si se ensefia el sentido correcto de los conceptos a quien no los conoce, por
medio de la evangelizacion y la demostracion racional de las verdades divinas,
es muy posible que aquél llegue a hacer un buen uso del saber adquirido. Nadie
actua mal en conciencia sabiendo que asi se encamina hacia la desgracia, y mas
aun cuando ha entendido que si actiia bien encontraré facilmente el camino en la
felicidad. El conocimiento es sinonimo de virtud y riqueza moral, mientras que la
ignorancia comporta miseria y degradacion:

En la esencia del entendimiento humano esté el intelecto, que es activo, y con él todo el ser
humano; de aqui viene la pregunta acerca de la manera en que es activo, y entonces desciende al
elemento del fuego, que calienta el aire para poder multiplicar su acto y destruir a su enemigo, el
agua. Asi el ser humano utiliza el entendimiento para poder entender con ¢l el objeto deseado, como
la Justicia, la Prudencia, etc., y asi destruir su ignorancia®.

Un zapatero es aquel que sabe hacer zapatos. Cualquiera podria intentar hacer
unos zapatos, pero si no conoce el oficio seguramente los hara defectuosamente.
El buen zapatero es aquel que los hace bien, y como mejor los haga mejor zapatero
serd. Es evidente, pues, que en el ambito de la moral un hombre bueno es aquel
que realiza acciones buenas. Resulta posible pensar que alguien pueda actual bien
sin conocer qué es la bondad, pero en tal caso se trataria de un acierto puramen-
te casual. Resulta méas 16gico pensar que actuard bien aquel que conoce qué es
la bondad y que, por lo tanto, es consciente que la bondad es el camino que lo
conducird a la felicidad ;Y que tenemos que hacer con aquel que ignora qué es la
bondad? Pues ensefiarle:

Amable hijo: un maestro tenia muchos alumnos, entre los cuales habia uno que no queria
aprender como los demas lo hacian. El maestro le preguntd a este alumno por qué no queria apren-
der. El alumno respondio6 que no sentia interés por aquello que el maestro le ensefiaba, y que por esta
razon no queria aprender. El maestro le dijo que aprender es un placer en si mismo, y que por tanto el
alumno debia supeditar su voluntad a su entendimiento [...] “Seflor maestro”, dijo el alumno, “;Qué
tiene mas valor, la voluntad o el entendimiento?” El maestro le respondio: “El entendimiento vale
mas que el entender, y la voluntad vale mas que el querer”. El alumno parecié quedar convencido
con la respuesta, pero ain asi le pregunt6 al maestro si cambiaria su entendimiento por un reino. Y el
maestro le respondié que no lo cambiaria ni por todos los reinos del mundo*.

Pese a la indiscutible raiz socratica del intelectualismo moral de Ramon Llull,
ésta no fue una doctrina originalmente defendida de forma tunica por Socrates,

3 R. Llull, Libro de ascenso y descenso del entendimiento, introduccion y estudio preliminar

de A. Alegre, Barcelona 1985, p. 80.
4 Idem, Llibre de meravelles, edicion a cargo de M. Gusta, prologo de J. Molas, Barcelona
1983, p. 167-168.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

74 Jordi Puigdomeénech Lopez

sino que en lineas generales era la forma de entender la moral propia de la Grecia
clésica. Platon la aceptd desde el momento en que identificé la culpa con la igno-
rancia. Otros autores como Aristoteles suavizaron ligeramente el intelectualismo
moral socratico, a pesar de que éste asumié el papel fundamental que juega el
conocimiento del bien para el ejercicio de la virtud. Saber qué es la bondad es
necesario, a pesar de que no sea suficiente de cara a manifestar una actitud buena.
El intelectualismo moral mantuvo su vigencia en las escuelas helenisticas y en la
Edad Media, época en la que fue matizado por Tomas de Aquino y por el propio
Ramon Llull, para quien el valor de los conocimientos adquiridos no depende
unicamente de su grado de aceptacion popular, sino de su nivel de coherencia en
cuanto a la argumentacién y a la verdad de sus contenidos: «La inteligibilidad esta
presente en el ser humano en duracion discreta, y no contintia. Y asi podemos ver
que el gramatico no tiene el acto de la gramatica en la misma duracion continua,
sino en duracién discreta; y considerado todo esto, conoce que en el acto mismo
de la gramatica tiene que haber una inteligibilidad intrinseca y contintia»’.

El intelectualismo era, por tanto, tan so6lo parcialmente defendido por Ramon
Llull. Hay que recordar que la formacion filoséfico-teologica del beato se inicio
como consecuencia de un prodigio, de una iluminacién que le sobrevino mientras
componia poesia en su habitacion. Poseer la fuerza necesaria para afrontar la du-
risima tarea de disputar dialécticamente con los musulmanes en la propia tierra
musulmana, asumiendo el alto riesgo que correria su integridad fisica, tuvo en el
caso de Llull una fundamentacion divina, ademas de un posible intelectualismo.
Este hecho le valio el apodo de “Doctor Iluminado”, pasando a ser uno de los
cinco grandes doctores de la Iglesia junto a Agustin de Hipona, Tomas de Aquino,
Buenaventura de Fidanza y el escocés Duns Escoto.

(,Qué papel jugo, por tanto, el proceso de iluminacion que experimentd Ra-
mon Llull, frente a la importancia de la postura derivada de un posible intelec-
tualismo moral? Al leer sus escritos se puede ver que en todo momento estan
impregnados de un profundo amor divino, hecho que le llevéd a desarrollar ex-
plicitamente una amancia o filosofia de amor. Llull tenia el convencimiento que
el ser humano no es capaz en absoluto de lograr, por si solo y sin la ayuda de la
divinidad, el conocimiento verdadero por mucho que se esfuerce, sino que tan
solo puede adquirir una sombra de conocimiento. Toda pretension de saber que no
surja de la premisa segun la cual el orden natural y el orden cdsmico son fruto de
una Inteligencia Suprema es un saber necesariamente condenado al error. La gra-
cia divina, manifestada en el caso de Ramon Llull en forma de iluminacion del
intelecto, constituye un elemento previo al proceso de recto aprendizaje. El ser
humano tiene que ser consciente de su pequefiez ante la magnitud de la Naturaleza
y del Cosmos, para poder empezar a entender los secretos de la ciencia. Una vez

5 Idem, Libro de ascenso y descenso..., p. 79-80.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo coésmico y libertad humana 75

asimilado el lugar que ocupamos en el Universo, estaremos ya preparados para
adquirir el conocimiento verdadero.

Por otro lado Ramon Llull concibid su Art como un “método de métodos”,
es decir, a modo de aparato ldgico capaz de explicitar racionalmente las verdades
fundamentales del cristianismo, como muy acertadamente describe Lola Badia:

Como método universal, el A7t fundamenta todas las ramas del conocimiento (la logica, la
metafisica, la filosofia, la teologia, el derecho, la medicina y las otras ciencias de la naturaleza, las
artes liberales y las mecanicas, etc.); esta condicion de método de métodos, por encima de cualquier
forma doctrinal previa, le otorga un poder culturalmente neutral como herramienta de persuasion
racional. El objetivo esencial de Llull, en efecto, era difundir la Verdad haciéndola inmediatamente
patente y activa entre los creyentes e imponiéndola a los infieles. La revelacion cristiana se instala
en el corazon del método luliano como punto de partida absoluto. El A7t se puede entender como la
exploracion racional, organizada y sistematica, de como los principios generales, la realidad ontolo-
gica propiamente dicha, organizan la creacion y la mente del hombre®.

La importancia del componente intelectualista en el método luliano queda
patente en el Libre del gentil e los tres savis, redactado primero en arabe y des-
pués en catalan. Los protagonistas son un sabio judio, un cristiano y un musulman
enfrentados dialécticamente en una especie de juego consistente en encontrarle un
significado simbdlico a las “flores” que habitan en “cinco arboles”. El debate es
motivo para que cada cual exponga su visién de Dios a partir de elementos ni-
camente racionales, sin hacer referencia a la autoridad de sus respectivos textos
sagrados. Un profano que presencia el dialogo es testigo de que, a pesar de las
distancias ideoldgicas que separan a los sabios, los tres coinciden en que existe
un Dios tnico creador de toda la realidad, en la resurreccion de la carne, en los
premios y castigos de ultratumba y en la eternidad. A continuacién los sabios
confiesan por turno los diferentes dogmas que integran sus doctrinas religiosas,
despidiéndose del gentil sin querer saber cual de las tres creencias escogeria «se-
gun la fuerza de la razén y la naturaleza del entendimiento».

Basado en la polémica sugerida por Ramon de Penyafort y presidida por Jau-
me I, que tuvo lugar en el Salén del Tinell de Barcelona del 20 al 31 de julio de
1263, el Libre del gentil e los tres savis refleja el contexto del debate que man-
tuvieron el converso y dominico Pau Cristia y el rabino gerundense Mossé ben
Nahaman, conocido como Bonastruc de Porta. Llull afiade de cosecha propia la
figura del sabio musulman, ausente en el debate real del Tinell. El elemento mas
importante del libro es el respeto mutuo que se profesan los tres sabios, capaces de
mantener su oposicioén en un tono argumentativo y cordial, que incluso llega a ser
carifoso en algunos momentos. No sorprende, pues, que a menudo se disculpen el
uno con el otro por si alguno de los tres hubiera podido llegar a ofender los otros
interlocutores, ofreciendo una leccion de controversia intelectual pacifica y un

¢ L.Badia, La ciéncia en [’obra de Ramon Llull, [en:] La ciéncia en la historia..., p. 405.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

76 Jordi Puigdomeénech Lopez

modelo de lo que tendria que ser un verdadero debate interreligioso, como muy
bien sefiald6 Montserrat Roig en su ultimo libro, Digues que m’estimes encara que
sigui mentida’.

La conclusion que se extrae del debate entre los sabios representantes de las
tres grandes religiones monoteistas es que todo aquél que para ser seguidor de
una religion quiere evitar el pecado; que tiende su alma a un Ser Supremo y que,
por esta razén, no quiere hacer dafo a su projimo; que todo aquél que considera,
en definitiva, que creer honestamente en lo divino le empuja a conciliarse con el
enemigo y a no querer hacer dafio a nadie, esta sin duda en el camino de la verdad,
independientemente de la deidad a la que profese su fe. Aquéllos que pertenecen
a pueblos alejados de la fe cristiana y consideran estos principios como funda-
mentales para convivir en paz son por lo tanto, para Ramon Llull, merecedores del
maximo respeto. La sabiduria humana ennoblecida por la fe bien entendida y por
la tolerancia permite a los seres humanos vivir la verdad en unién con la bondad,
y desde esta experiencia pueden alabar Dios como expresion del Amor.

DETERMINISMO COSMICO Y LIBERTAD HUMANA

Emparejada con la toma de conciencia del lugar que ocupa el ser humano en la
Naturaleza y en el Cosmos, hay otra correspondencia. Entendido el mundo como un
texto escrito por la mano de Dios, idea por cierto recurrente en los autores medieva-
les, a los seres que lo habitan les corresponde una letra especifica, y todas las letras
son necesarias para poder leer el mundo, y condicion inexcusable para que éste sea
inteligible. El ser humano es la letra mas importante después de la divinidad y de los
angeles, pues es la letra capital en el libro de la Naturaleza. Dos rasgos le distinguen
y sefialan como el ser predilecto de la creacion: la autoconciencia y la libertad. Por
medio de la primera, y dado que la conciencia es un espejo, un reflejo en el que se ve
la realidad, Dios se también se ve reflejado en €1, asi como todas las criaturas de este
mundo ;Donde se percibe més claramente, por lo tanto, el estatus del ser humano
en cuanto a nexo de unidn entre Dios, la Naturaleza y el Cosmos? ;Quién, sino el
propio ser humano, es el principal testigo de Dios?

Habria que matizar, como decia san Francisco de Asis —y a buen seguro acep-
taria sin tapujos Ramon Llull — que el pajaro mas pequefio es también un testigo
de la divinidad. Es maés, el bueno de san Francisco envidiaba al pajaro porque este
alababa Dios sin tener que hacer ningun tipo de esfuerzo, tan sé6lo con su canto
y con su alegria de vivir: «kMuchos hombres desean amar y no pueden, porque no
saben pensar sobre el amor. Es necesario salir del mundo y no permanecer mas en
compaiia de los hombres, sino vivir en los bosques, con los pajaros, las bestias
y los arboles, pues ellos no hacen deshonor al Amado». En comparacion con el ser

7 M. Roig, Digues que m'estimes encara que sigui mentida, Barcelona 1996.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo coésmico y libertad humana 77

natural, ya sea animal o vegetal, el ser humano es mucho mas complejo y necesita
comprender, ademas de vivir, amar y creer. El entendimiento es lo que nos hace
mas parecidos a la divinidad, pues los humanos somos en este sentido el espejo
de Dios como creador del orden natural y césmico. Pero hay que tener siempre
presente que el conocimiento es un don de Dios, porque el ser humano fue hecho
a su imagen y semejanza. Ya se empieza a perfilar la idea segtin la cual toda afir-
macion sobre Dios puede ser interpretada, también y al mismo tiempo, como una
afirmacion sobre el ser humano®.

Otro ejemplo del hecho diferencial existente entre el ser humano y el resto
de criaturas, ademas de la autoconciencia, es la libertad, atributo que proviene
del libre albedrio, de nuevo un regalo y un reto divino ;Puede ser interpretada la
Inteligencia Suprema como falta de libertad? Podria, pero entonces ya no seria
tal. Asi pues, con este don de la libertad el ser humano deja atras la escalera in-
ferior y empieza el camino de la ascension, que necesariamente pasara también
por el conocimiento de los principios y valores, atributos de la divinidad, que
Ramon Llull considera esenciales: Bondad, Grandeza, Eternidad, Poder, Sabidu-
ria, Voluntad, Virtud, Verdad y Gloria. El conocimiento de estos principios y su
transformacion en valores hacen posible el ascenso de la perfectibilidad moral, el
premio de la cual es el pleno conocimiento de la divinidad. EI mundo sin Dios no
tiene sentido. Pero sin el ser humano, que lo conoce y lo aprecia, tampoco; por
cuanto la primacia ontoldgica — es, vive y ama, a la vez que entiende — revierte en
primacia teleoldgica.

Una vez mas, al considerar la cuestion del libre albedrio y la presciencia divi-
na, las raices agustinianas de la formacion adquirida por Ramon Llull dejan sentir
su poderosa influencia:

El entendimiento pregunta por qué el ser humano es tacafio, lujurioso, soberbio, etc., y enton-
ces desciende a su libertad, en virtud de la cual es capaz de escoger entre el bien y el mal: el bien,
atributo de Dios que es libremente aceptado por el ser humano conociéndole, entendiéndole y aman-
dole. Por ser asi digno y justo, por razén de su bondad y grandeza divina. Y para que el ser humano
pueda ser merecedor de la gloria eterna. El mal, porque el ser humano es creado a partir de la nada,
motivo por el cual tiene inclinacion al pecado, que es nada o privacion del bien’.

Esta es, pues, la escalera que partiendo de la autoconciencia y de la libertad
deja atréds cualquier posibilidad de determinismo césmico, ascendiendo en la in-
dagacion de la naturaleza del bien y del mal, y en el conocimiento propio del ser
humano:

8 Esta semblanza entre las afirmaciones acerca de la divinidad y el ser humano fue abordada
posteriormente por otro pensador catalan, el renacentista Ramon Sibiuda (13757 —1436), en la obra
Theologia naturalis seu Liber creaturarum.

> R. Llull, Libro de ascenso y descenso..., p. 78.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

78 Jordi Puigdomeénech Lopez

El entendimiento desea saber si el libre albedrio y la predestinacion pueden juntamente exis-
tir en un sujeto; y entonces desciende a las potencias inferiores, y primeramente a los ojos, que
libremente se cierran, cuando no quieren ver algun objeto, y libremente se abren cuando lo quieren
ver; y asi de la nariz, que libremente huele una manzana o una rosa; y del gusto, y del tacto a su
manera, y del afato'®, que libremente elige pronunciar un vocablo u otro, y lo mismo hacen el oido,
la imaginacion y el entendimiento, que libremente objetan los objetos particulares. Y todas estas
libertades descienden del hombre que tiene libertad de objetarlos; por la libertad el entendimiento,
conociéndolas, percibe que la justicia de Dios tiene libertad para juzgar al hombre segun sus obras.

Al acabarse esta indagacion, por tanto, empieza otra que conduce, por medio
de la perfeccion moral, al mismo conocimiento de Dios. Un conocimiento que,
ademas, contendra las verdades que ya despuntaban en el examen de la experien-
cia, quedando la fe y la razon por fin y por siempre jamas mas enlazadas, siendo
dos aspectos de una misma y unica verdad.

REFERENCIAS

Ediciones principales de la obra de Ramon Llull

Antologia de Ramon Llull, edicion de M. Batllori, 2 v., Madrid 1961.

Anthologie poétique, edicion y traducciones de A. Llinares, Paris 1998.

Das Leben des seligen Raimund Lull, Die Vita coétanea und ausgewdhlte Texte zum Leben Lulls
aus seinen Werken und Zeitdokumenten, edicion y traducciones de E.-W. Platzeck, Diisseldorf
1964.

Doctor Illuminatus. A Ramon Llull Reader, edicion y traducciones de A. Bonner, E. Bonner, Prin-
ceton 1993.

L’Arbre de Philosophie d’Amour; Le Livre de I’Ami et de I’Aimé, et Choix de textes philosophiques
et mystiques, edicion y traducciones de L. Sala-Molins, Paris 1967.

Obra Escogida, edicion de M. Batllori, traducciones de P. Gimferrer, Madrid 1981.

Obras de Ramon Llull, edicion de J. Rosselld, 3 v., Palma de Mallorca 1901-1903.

Obras Literarias, edicion de M. Batllori, M. Caldentey, Madrid 1948.

Obras rimadas de Ramon Llull, edicion de J. Rosselld, Mallorca 1859.

Obres essencials, edicion de J. Carreras i Artau, M. Batllori, T. Carreras i Artau, J. Rubi6 i Balaguer,
2 v., Barcelona 1957-1960.

Obres selectes de Ramon Llull (1232—1316), edicion de A. Bonner, 2 v., Palma de Mallorca 1989.

Poesies, edicion de R. d’Alos-Moner, Barcelona 1925.

Poesies, edicion de J. Romeu i Figueras, Barcelona 1958 (reedicion en Barcelona: Enciclopédia
Catalana, 1988).

Ramon Llull, Die Kunst sich in Gott zu verlieben, edicion y traducciones de E. Lorenz, Freiburg
1985.

Raymundi Lulli Opera omnia (ed. a cargo de Iu Salzinger), 8 vol. Maguncia (1721-1742) (reimpre-
sion en Frankfurt: Minerva, 1965).

Rims, edicion a cargo de S. Galmés, Palma de Mallorca 1936.

Selected Works of Ramon Llull (1232—1316), ediciéon y traducciones de A. Bonner, 2 v., Princeton
1985.

10 Afato: concepto luliano que remite a la facultad humana que permite relacionar la percep-
cion del objeto individual con el concepto genérico que lo engloba.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo coésmico y libertad humana 79

Ediciones principales del Llibre d’Evast e Blanquerna y del Llibre d’Amic e Amat

Autobiografia y Libro del Amigo y del Amado, edicion y traduccion de A.M. de Saavedra, M. Batl-
lori, Barcelona 1987.

Blanquerna, edicion de R. Irwin, traduccion de E.A. Peers, Londres — Nova York 1987.

Blanquerna, edicion de M. Menéndez y Pelayo, 2 v., Madrid 1881-1882.

Blanquerna, edicion de E. Ovejero, 2 v., Madrid 1929.

Blanquerna, edicion de L. Riber, Madrid 1956.

Blanquerna, a Thirteenth-Century Romance, traduccion de E.A. Peers, Londres 1926.

Blanquerna maestro de la perfeccion christiana en los estados de matrimonio, religion, prelacia,
apostolico sefiorio y vida eremitica, Mallorca 1749.

Blanquerna: qui tracta de sinch estaments de persones. Ab lo Libre de oracions y contemplacions
del enteniment en Deu fet per lo matex doctor, edicion de J. Bonllavi, Valéncia 1521 (facsimil
en Valéncia 1975).

Blaguerne, traduccion de P. Gifreu, Monaco 2007.

Blaquerne, de I’Amy et de I’Aimé, Paris 1632.

Blagquerne I’anachoreéte ou 365 questions et réponses de ['ami et de son bien-aimé, Ginebra 1890.

Buch vom Liebenden und Geliebten, traduccion de L. Klaiber, Colonia 1967.

Das Buch vom Liebenden und Geliebten, edicion y traduccion de L. Klaiber, Freiburg 1938—1940.

Das Buch vom Liebenden und Geliebten, eine mystische Spruchsammlung, traduccion de L. Klaiber,
Olten 1948.

Das Buch vom Liebenden und Geliebten, geistliche Gleichnisse, traduccion de M. Aubry, Zuric
1952.

Das Buch vom Freunde und vom Geliebten, traduccion de E. Lorenz, Munic 1988.

11 Libro dell’amante e dell amato, traduccion de V. Passeri Pignoni, Reggio Emilia 1978.

11 libro dell’Amico e dell’Amato, traduccion de A. Baracco, Roma 1991 (reedicion en 1996).

1l libro dell’amico e dell’amato, traduccion de E. Mele, Lanciano 1932.

1l libro dell’amico e dell’ amato, traduccion de U. da Genova, Génova 1932.

L’Ami et I’Aimé, traduccion de M. André, Paris 1921.

Le livre de I'ami et de [’aimé, traduccion de E. Clop, Lyon 1924.

Le livre de I'ami et de [’aimé, traduccion de G. Lévis Mano y de J. Palau i Fabre Paris 1953.

Le thriomphe de ’amour et |'eschelle de la gloire, ou La médecine universelle des ames, ou Blaqu-
erne, de [’Amy et de I’Aimé, traduccion de J. D’ Aubry, Paris 1661.

Libre de Amich e Amat del B. Mestre Ramon Lull. Text original directament treslladat d 'un codic
trecentista, edicidon de M. Obrador, Palma de Mallorca 1904.

Libre de Evast e Blanquerna, edicion de S. Galmés, A. Caimari, R. Guilleumas, 4 v., Barcelona
1935-1954.

Libro del amigo y del amado, Madrid 1956.

Libro del amigo y el Amado, edicion bilingiie, traduccion de G. Alomar Cafiellas, Madrid 2001.

Libro del amigo y del amado, edicion de J. Zaragiieta, Buenos Aires 1960 (reedicion en 1981).

Libro del amigo y del amado, traduccion de M. Mir, Madrid 1903.

Libro de amigo y amado, traduccion de E. Moga, Barcelona 2006.

Libro de amigo y Amado, traduccion de M. de Riquer, Barcelona 1985.

Libro del amigo y del amado. Arte de contemplacion, Madrid 1974.

Libro del Amigo y del Amado contenido en el cap. CVII del libro intitulado Blanquerna, compuesta
en lengua lemosina por el lluminado Doctor y Martir invictissimo Beato Raymundo Lulio,
Mallorca 1749 (facsimil en Ciudad de México 1983).

Livre d’Evast et de Blaquerne, edicion de A. Llinarées, Paris 1970.

Livre de [’Ami et de |’ Aimé, traduccion de P. Gifreu, Montpeller 1989.

Livre de I'ami et de ['aimé, petits cantiques d’amour dialogués, traduccion de A. de Barrau,
M. Jacob, Paris 1919.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

80 Jordi Puigdomeénech Lopez

Livro do amigo e do Amado, traduccion de E. Jaulent, Sao Paulo 1989.

Llibre d’amic e amat, edicidon de A. Oliver, Palma de Mallorca 1987.

Llibre d’amic e amat. Llibre d’Ave Maria, edicion de M. Olivar, Barcelona 1927.

Llibre d’amic e amat, Lo desconhort — Libro de amigo y amado, El desconsuelo, edicion y traduc-
cién de M. de Riquer, Barcelona 1950.

Llibre d’amic e amat. Versio moderna, edicion de R. Aramon, Barcelona 1935.

Llibre d’amic i amat, edicién de R. Aramon, Barcelona 1995.

Llibre d’amic i amat, edicién de A. Soler, Barcelona 1995.

Llibre d’Evast e Blanquerna, edicién de M.J. Gallofré, Barcelona 1982.

Obres de Ramon Llull. Libre de Blanquerna, edicion de S. Galmés, M. Ferra, Palma de Mallorca
1914.

The Book of the Lover and the Beloved, edicion de K. Leech, Londres 1978.

The Book of the Lover and the Beloved, traduccion de E.A. Peers, Londres 1923 (reediciones en
1928 y 1946).

The Book of the Lover and the Beloved. Lo libre de amich e amat. Librum amici et amati, edicion
y traduccion de M.D. Johnston, Warminster 1995.

Trois cents soixante-cing demandes et réponses de |’hermite Blanquerne touchant ’amy et [’aimé,
faictes par Raymond Lulle hermite, et mises en frangois par Gabriel Chappuys, traduccion de
G. Chappuys, Paris 1586.

Vom Freund und dem Geliebten, Die Kunst der Kontemplation, traduccion de G. Schib, Zuric 1998.

Ediciones principales del Llibre de meravelles y del Llibre de les Bésties

Die treulose Fiichsin, traduccion de J. Solzbacher, Freiburg 1953.

Ein katalanisches Thierepos, edicion y traduccion de K. Hofmann, Munic 1872.

El llibre de les Besties, edicion de J. Rubi6 i Balaguer, Barcelona 1947.

El llibre de les Besties, edicion de J. Rubi6 i Balaguer, A. Llinares, Barcelona 1985.

Félix ou le livre des merveilles, traduccion de P. Gifreu, Monaco 2000.

11 libro delle bestie, edicion y traduccion de L. Frattale, Palermo 1987.

1l Libro dele Bestie di Raimondo Lullo nella versione trecentesca veneta, edicion de D. Brancaleone,
“Per leggere i generi della letteratura” 2002, nim. 2.

Le Livre des bétes, traduccion de P. Gifreu, Paris 1985.

Le livre des bétes. Version frangaise du XVe siécle, edicion de A. Llinares, Paris 1964.

Libre apellat Felix de les maraveles del mon, lo qual llibre feu mestre Ramon Lull de Malorques
estant en la ciutat de Paris, edicion de J. Rosselld, 2 v., Barcelona 1872-1904.

Libre de meravelles, edicion de S. Galmés, 4 v., Barcelona 1931-1934.

Libro de las bestias, traduccion de F. Sureda Blanes, Barcelona 1936.

Libro de las bestias, traduccion de L. Robles Carcedo, Madrid 2006.

Libro Felix o Maravillas del mundo, compuesto en lengua lemosina por el Iluminado Doctor, Maestro
y Martyr el Beato Raymundo Lulio mallorquin, traduccion de L. de Flandes, 2v., Mallorca 1750.

Livre des bestes, traduzione francese anonima del XV secolo, edicion de G.E. Sansone, Roma 1964.

Livro das bestas, traduccion de C. Giordano, edicion de E. Jaulent, Sdo Paulo 1990.

Livro das bestas, traduccion de R. da Costa, edicion de E. Jaulent, Sao Paulo 2006.

Llibre de les Besties, edicion de P. Bohigas, Barcelona 1965.

Llibre de les Beésties, edicion de X. Bonillo, Barcelona 2007.

Llibre de les Besties, edicion de L. Busquets, H. Soler, Barcelona 2002.

Llibre de les Besties, edicion de F. Gadea, Barcelona 2002.

Llibre de les Besties, edicion de F. Gadea, X. Vernetta, Barcelona 2005.

Llibre de les Besties, edicion de J. Gonzalez, Alacant 1990.

Llibre de les Beésties, edicion de J. Mas, Palma de Mallorca 1980.

Llibre de les Beésties, edicion de M. Obrador, Barcelona 1905.

Llibre de les Besties, edicion de A. Soler, Barcelona 1999.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 09/02/2026 09:11:54

Ramon Llull. Intelectualismo moral, determinismo coésmico y libertad humana 81

Llibre de Meravelles, edicion de M. Gusta, Barcelona 1980.
The Book of the Beasts, traduccion de E.A. Peers, Londres 1927.
The Book of the Beasts, traduccion de D. Rosenthal, “Catalan Review” 1990, num. 4.

SUMMARY

Now, in Spain it is commemorating the VII"" Centenary of the death of Ramon Llull, with the
declaration of the period 2015-2016 as Llull Year by the Diocese of Mallorca, the Government of
Catalonia and the Spanish Senate. Ramon LIull struggled to accurately define the concepts and tried
to test them with logical arguments for an interfaith dialogue on issues of moral, doctrinal and politi-
cal order with possible partners. This way he conceived his A7 as a “method of methods”, i.e. as a
logical device capable of rationally explain the fundamental truths of Christianity, with reference to
the philosophical arguments of authors such as Plato, Aristotle, al-Ghazali, Anselm of Canterbury,
Richard of St. Victor, Petrus Hispanus, Avicenna, Mateo Plateari and Constantine the African.

Keywords: philosophy; Middle Ages; rationalism; mysticism; Christianity; islam
RESUMEN

Actualmente se conmemora en Espafia el VII Centenario de la muerte de Ramon Llull, con
la declaracion del periodo 2015-2016 como Afio Llull por parte de la Didcesis de Mallorca, del
Gobierno de Cataluiia y del Senado espafiol. Ramon Llull se esforzé en definir los conceptos con
precision e intentd probarlos con argumentos 16gicos para hacer posible un didlogo interreligioso so-
bre temas de orden moral, doctrinal y politico con sus interlocutores. En este sentido concibid su Azt
como un “método de métodos”, es decir, como un aparato logico capaz de explicitar racionalmente
las verdades fundamentales del cristianismo tomando como referencia los argumentos filosoficos de
autores como Platon, Aristoteles, Algazel, Anselmo de Canterbury, Ricardo de San Victor, Petrus
Hispanus, Avicena, Mateo Plateari y Constantino el Aftricano.

Palabras claves: Ramon Llull; filosofia; Edad Media; racionalismo; misticismo; cristianismo; islam


http://www.tcpdf.org

