Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

ANNALES
UNIVERSITATIS MARIAE CURIE-SKEODOWSKA
LUBLIN-POLONIA

VOL. XXXIX, 2 SECTIO I 2014

IWONA KRUPECKA

Las categorias de sindéresis y prudencia en el pensamiento de
Bartolomé de Las Casas

The Categories of Sindéresis and Prudence into Thinking Bartolomé de Las Casas

RESUMEN

Bartolomé de Las Casas es uno de los mas reconocidos patridiarios de la idea del didlogo
intercultural. En esta ponencia intento analizar como Las Casas pudo introducir en su pensamiento
tanto el nivel de lo universal — y de ese modo hizo posible el mismo didlogo — como el de lo parti-
cular en su dimension del contexto cultural irreductible. Para lograr esta vision compleja del didlogo
Las Casas evoco varios conceptos pertenecientes ala tradicion escolastica: la sindéresis, ley natural
oprudencia, pero redefiniendo el etapa entre el momento del reconocimiento intuitivo de los princi-
pios y el del jucio de la conciencia de la manera que deje de constituir una esfera de la ciencia y, por
lo tanto, de la dialéctica y verdad. Al contrario, Las Casas lo muestra como un etapa de la prudencia,
es decir, de las creencias probables, relativizadas al contexto social y cultural y por eso relacionado
con retdrica y razones pragmaticas.

Palabras clave: sindéresis, prudencia, interculturalidad, ley natural, razon practica

Las categorias de sindéresis y prudencia son, en mi opinion, las de mayor
importancia en cuanto al cambio que sucedio en el pensamiento de Bartolomé
de Las Casas desde la famosa controversia en Valladolid, 1550—1551. A pesar
de la evidente continuidad de la actitud de Las Casas — después de su conver-
sion dedico toda la vida madura a la defensa de los indigenas antes de la injus-
ticia de los europeos' — es la disputa con Sepulveda, tal vez por la necesidad de
formular argumentos convincentes, que didé un nuevo impulso a su pensamiento

' En contra de Ramén Menéndez Pidal en su famoso libro, El padre Las Casas. Su dobre
personalidad, Madrid 1963, casi todos los investigadores subrayan la continuidad de su pensamien-
to. Véase p.¢j. A. Huerga, Vida y obras, en B. de Las Casas, Obras completas, t. 1, Madrid 1998;
H.Someda, Apologia e historia. Estudios sobre fray Bartolomé de Las Casas,Lima 2005; P.S. Vickery,
Bartolomé de Las Casas. Great Prophet of the Americas, New York 2006.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

50 Iwona Krupecka

y lo empujo hasta afirmaciones revolucionarias en su tiempo?. En otras palabras,
Las Casas sobrepas6 una optica simple y simplificante de la cristianizacion, es de-
cir, de definir a los indios por una falta — la falta de la fe, ensefianza, cultura etc., lo
que encontramos tanto en su Brevissima relacion de la destruccion de las Indias,
como en sus antecesores, p.¢j. en el Diaro de Colon® —, a la de definirlos como pro-
pietarios de una cultura, que aunque distinta del modelo europeo, no se transforma
en una anticultura, como en caso de los Canibales de Colon, sino simplemente
como “otra” cultura. Aqui se nota un paso crucial para el siglo XVI: la afirmacion
de la existencia de las culturas, en plural, en lugar de percibirla s6lo en singular,
como un ideal realizado dentro de la Christianitas que servia para distinguir ob-
jetivamente al hombre civilizado del barbaro. En este articulo quiero subrayar el
esfuerzo de Las Casas de “matar dos pajaros de un tiro”: afirmar la pluralidad y va-
riedad de las culturas y, a la vez, salvar lo universal bajo el nombre de la ley natural.
Para lograrlo Las Casas utiliza la categoria tomista de la sindéresis, pero evitando
el peligro de objetivizar la ley natural en una serie de derechos particulares confor-
me al ideal cristiano y demandas de los colonizadores, que de alguna manera pudo
ser el caso de Francisco de Vitoria®. Finalmente, Las Casas puede vencer a Sepul-
veda con sus propias armas: con el concepto de la prudencia del origen aristotélico.

Tomas de Aquino, y éste es el punto de partida de Las Casas, define la sin-
déresis como un habito innato (natural) de reconocer los principios del obrar, o
sea la ley natural®. Este concepto es fundamental en la réplica 11 de Controver-
sia 'y en cap. 40—46 de Apologética historia sumaria, dedicados a la prudencia.
El mismo Las Casas, como escribid en una carta a los dominicos de Guatemala
y Chiapas, reconoci6 su argumantacion “a favor” de la idolatria y sacrificios
humanos, que segtin ¢l no caen en contradiccion con la ley natural, por su mayor

2 Véase sobre todo un articulo crucial de V. Abril Castelld, La bipolarizacion Sepiilveda-Las
Casas y sus consecuencias: la revolucion de la duodecima réplica, en La ética en la conquista de
Ameérica. Francisco de Vitoria y la Escuela de Salamanca, Madrid 1984. Cfr. S. Zavala, Aspectos
formales de la controversia entre Sepuilveda y Las Casas, en Valladolid, a mediados del siglo XV1,
,,Cuadernos Americanos” 1977, Vol. CCXII, n° 3, s. 138—150; A. Losada, Observaciones dobre ‘La
Apologia’ de fray Bartolomé de Las Casas (respuesta a una consulta), ,,Cuadernos Americanos”
1977, Vol. CCXIIL, n° 3, p. 153—158.

3 Lo subraya Tvetan Todorov en La conquista de América. EIl problema del Otro, México
1998, p. 44—45. Cfr. p.ej. A. Milhou, El indio americano y el mito de la religion natural, en La ima-
gen del Indio en la Europa moderna, Sevilla 1990. Cfr. también un libro clasico de E. O’Gorman,
La invencion de América. El Universalismo de la Cultura de Occidente, México 1958, p. 88—98.

4 Véase p.ej. V. Abril Castello, Los derechos de las naciones segun Bartolomé de Las Casas y la
Escuela de Salamanca, [en:] B. de Las Casas, Obras completas, t. 6: Apologética historia sumaria 1,
Madrid 1992, p. 142—143; F. Fernandez Buey, La controversia entre Ginés de Sepulveda y Bartolomé
de Las Casas. Una revision, “Boletin Americanista” 1992—1993, n° 42—43, p. 315-318; L. Perefia, La
escuela de Salamanca y la duda indiana, en La ética en la conquista de América, op. cit.

5 St. Thomas de Aquino, Questiones disputatae. De veritate, q. 16, art. 1, www.corpusthomi-
sticum.org/qdv15.html.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

Las categorias de sindéresis y prudencia en el pensamiento de Bartolomé de Las Casas 51

mérito®. La pregunta que hay que hacer es la siguiente: jen qué modo, técni-
camente, disponiendo de determinados conceptos filosoficos de su tiempo Las
Casas pudo hacer esta revalorizacion? Y también, ;hasta qué punto sigue en el
relativismo?

En Apologética historia sumaria Las Casas propone una definicion siguiente
de la sindéresis:

El fin de las virtudes morales es el bien humano, y este bien humano es vivir el hombre seglin
razén cada uno, segun el estado que tiene y seglin lo que pide y requiere aquel estado. El cual fin
no lo ponen de nuevo los hombres, sino que el Hacedor de la naturaleza imprimi6 en nuestra razon
practica ciertos principios naturalmente claros, y notas que nadie puede ignorarlas por la lumbre que
tiene cada uno en su animo, que es el entendimiento que llaman agente, si totalmente no es ligado en
el uso de la razon, como en los nifios y bobos y mentecaptos; y estos principios, asi natos y claros,
son los fines de las morales virtudes, son también los preceptos de la ley natural, contenidos todos
en un habito que llaman los tedlogos sindéresis, impreso en nuestra mente, y aquélla es la centella
de la lumbre del ya dicho entendimiento agente, como si estuviesen en un vaso de cristal o de vidrio
muy transparente’.

El ser humano reconoce natural e intuitivamente los principios de obrar que
tienen el caracter, como lo subraya Las Casas, mas universal. La primera y basi-
ca regla de la ley natural segin tradicion tomista es “proseguir el bien y huir del
mal™®, de la cual se derivan otras. Esta regla tiene complemento en una constata-
cion siguiente: las cosas a que tenemos una inclinacion natural juzgamos buenas,
mientras las que nos dan asco juzgamos malas’. Podria parecer que de esta manera
se abre el camino recto hacia una forma muy arraigada del etnocentrismo. Es ob-
vio que los europeos connotaban, tanto su asco al sacrificio humano, como su de-
seo de “cuidar” de la propiedad indigena, como inclinaciones naturales. Mientras
tanto Las Casas se oponia precisamente a esta conclusion. Lo hizo aprovechando
otros elementos de la filosofia tomista.

Primero, distinguio tres inclinaciones basicas, que vinculadas con la ley natu-
ral, delimitan los actos humanos: 1. a “la conservacion de su ser seglin la naturaleza
de cada una [cosa]”; 2. a “la conservacion de la especie de cada uno” (y estas incli-
naciones son propias del ser humano y de otras creaturas vivas), 3. al conocimiento
de la verdad y entre otras de la verdad sobre Dios; esta es la inclinacion especifica-
mente humana, que se une con la 4. al vivir en comunidad, de la manera que ambas
producen un interés especial por las cosas humanas, p.ej. por las reglas de conviven-

¢ Véase R. Hernandez Martin, Personalidad teologico-juridica de Bartolomé de Las Casas,
“Ciencia Tomista” 2007, t. 134, n® 432, p. 81-82.

7 B. de Las Casas, Apologética historia sumaria, lib. 111, cap. 40, Fundacion el Libro Total,
p. 550-551, www.ellibrototal.com/Itotal/?t=1&d=4072 4167 1 1 4072.

8 St. Thomas de Aquino, De veritate, q. 16, art. 2; B. de Las Casas, Apologética..., lib. III, cap.
40, op. cit., p. 552.

° B. de Las Casas, Apologética..., lib. 11, cap. 40, op. cit., p. 553.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

52 Iwona Krupecka

cia!®. Hay que tomar en cuenta que Las Casas, siguiendo a Tomas de Aquino, trata
de garantizar a las leyes naturales el caracter mas universal, al contrario de Vitoria,
que derivaba de la ley natural las leyes particulares, como el derecho de comercio,
o la mezclaba con la ley divina, como en el derecho de cristianizacion'.

Segundo, también conforme a la tradicion tomista, Las Casas asemeja la deci-
sion moral al razonamiento silogistico, en el cual en funcion de la premisa mayor se
encuentra el principio universal de la ley natural, y en premisa menor, los elementos
del conocimiento moral. De esta manera el juicio de la conciencia o el jucio del libre
albedrio sobre un acto concreto son conclusiones del razonamiento basado tanto
en reconocimiento de la regla universal (la sindéresis) como en el conocimiento
moral del sujeto y su orientacion en circunstancias particulares del obrar, p.ej. en
sus afectos. Es claro, que este modo de conceptualizar la accion humana es posible
unicamente dentro de la perspectiva intelectualista: si la razon es el poder que pre-
senta a la voluntad el objeto del deseo, los errores en acto se derivan de los errores
en conocimiento, asi que potencialmente se les puede eliminar a través de la discu-
sion, negociaciones etc., que hace posible una cristianizacion pacifica por ensefianza
o predicacion. En este momento el acto de recibir la fe esta privado de un muy sig-
nificante factor en el pensamiento erasmiano, que para Las Casas pudo ser uno de
los puntos de referencia mas importantes, es decir, el factor de la gracia de Dios, que
todavia era necesaria, pero marginalizada (asi como un poco después lo mostro la
discusion entre los erasmistas y protestantes frente a los jesuitas, sobre todo en per-
sonas de Bafiez, Molina o Suérez). Los infieles dejan de ser, por algiin motivo -sea
por la voluntad de Dios, sea su propio defecto- condenados al estado de inferioridad
insuperable por falta cometida, pues, siendo animales racionales, pueden ahora ser
instruidos. Ademas, esto significa que todas las diferencias entre los europeos y los
indios no conciernen al nivel voluntario, asi que no se puede concebir a los indios
como malos por su naturaleza, sino se les reduce a las diferencias entre distintos
sistemas del conocimiento moral. Por lo tanto, una de las cuestiones fundamentales
en torno a la conquista de América sera el tema de la racionalidad del indio. Incluso
para Vitoria, que se distanciaba de las formas crueles de la colonizacion de América,
la falta o debilidad de la razon entre los indios fue una premisa hipotética a favor de
la soberania espafiola en el Nuevo Mundo'?. En este punto Las Casas introducira un
cambio esencial al esquema tomista.

10" Ibidem, p. 553—555.

11 Seglin Vidal Abril Castelld (Los derechos de las naciones. .., op. cit., p. 163) en el pensamiento
de Las Casas también encontramos esta mezcla de la ley divina y natural; el investigador supone que la
inica ley absoluta es para Las Casas el derecho de evangelizacion. Pero a lo largo de este articulo espe-
ro demostrar una interpretacion contraria: que la ley natural para Las Casas se delimita a unas cuantas
reglas formales del pensar y obrar y no contiene directamente el derecho de predicar el Evangelio.

12 Cfr. Vidal Abril Castelld, Los derechos de las naciones..., op. cit., p. 143—151; S. Zavala, Ser-
vidumbre natural y libertad cristiana segun los tratadistas esparioles de los siglos XVI y XVII, México
1975, p. 80—86; R. Hernandez, Francisco de Vitoria y Bartolomé de Las Casas, [en:] Las Casas entre
dos mundos, Lima 1993, p. 47-74.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

Las categorias de sindéresis y prudencia en el pensamiento de Bartolomé de Las Casas 53

Entre la sindéresis infalible y la decision moral aparece el terreno propio de
la prudencia:

Y porque como esta dicho, en nuestra razon practica se contienen ciertas conclusiones que son
los medios necesarios o las razones de ellos para alcanzar el fin por quien los hombres se mueven a
obrar, y para que estos medios se proporcionen a los fines, y cuando y como se deban tomar y usar
rectamente de ellos, se requiere alguna virtud en el hombre; aquesta es la prudencia que suele aplicar
los principios universales, que son los dichos fines, a las particulares conclusiones operables o que se
han de obrar, y disponer convenientemente los medios para alcanzar aquello que se pretende por fin'3.

Todavia siguiendo a Tomas de Aquino, Las Casas distingue tres actos funda-
mentales de la prudencia: 1. El consejo (como buscar las resoluciones posibles),
2. El juzgar (como eleccion de los medios apropiados), 3. El mandar (como apli-
cacion en obrar de lo que antes fue reconocido justo)'. Distingue también tres
formas basicas de la prudencia: 1. El regir de si mismo (prudencia mondstica),
2. El regir de la familia (p. economica), 3. El regir de la ciudad o del reino (p.
politica)!®. Hasta aqui podemos encontrarnos mas con una presentacion de la
doctrina tomista que con un pensamiento propio de Las Casas. Sin embargo, para
captar la novedad de la actitud de Las Casas, es necesario preguntarnos por las
reglas que vienen a dar contenido particular a las leyes naturales, es decir, ;por
qué escogemos este fin concreto y no el otro? En la filosofia de Tomas de Aquino
la virtud regulativa para la prudencia es sabiduria, es decir, el habito de la razon
teorética. Sirviéndose de los principios tanto practicos como teoréticos, la sabi-
duria logra descubrir las causas tltimas del mundo y de la existencia humana, y
de esta manera, puede encontrar los fines ultimos, por fundamento de la razén
practica. Asi pues, entre la sindéresis y el juicio concreto aparecerian los juicios
sapienciales como unas determinaciones ciertas del fin justo, concretizadas des-
pués por la prudencia depende de las circunstancias individuales del obrar y del
conocimiento moral del sujeto. Las decisiones y actos erroneos vienen de la con-
ciencia erronea que, segun Tomas de Aquino, esta ligada con la conciencia de lo
recto, porque el sujeto no puede reconocer su error si no dispone de la verdadera
sabiduria (reservada, hay que mencionarlo, para los cristianos que conocen las
verdades reveladas)'®.

En el pensamiento de Las Casas el elemento de la sabiduria esta extrema-
damente marginalizado, de manera que a primer plano pasa la diferencia entre
la universalidad de la ley natural y la particularidad de cada acciéon humana. Las
Casas se situa en el terreno de la razon practica, eliminando el juicio sapiencial de
la elaboracion del juicio moral o de libre albedrio, asi que el vinculo entre el co-
nocimiento moral y la sabiduria esta cortado. En otras palabras, la premisa menor

13

B. de Las Casas, Apologética..., lib. 111, cap. 40, op. cit., p. 556.
14 Ibidem.

> Ibidem, p. 557-558.

16 Cfr. St. Thomas de Aquino, De veritate, q. 17, art. 4.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

54 Iwona Krupecka

del silogismo no esta motivada por los reconocimientos de la razon teorética sino
por el jucio probable de la razon practica relativizada al contexto cultural.

Demostrando que ni la idolatria, ni los sacrificios humanos caen en contradic-
cion con la ley natural, Las Casas argumenta: “porque todos los hombres somos
obligados naturalmente a amar y servir a Dios mas que a nosotros mismos, y por
consiguiente a defender su honra y culto divino hasta la muerte inclusive: pro loco
et tempore”!’. En conclusion, Las Casas alega la categoria de la conciencia erro-
nea, la cual dentro de la doctrina tomista obliga tanto como la recta. Pero a conse-
cuencia de la marginalizacion de la sabiduria, el silogismo (1) “del razonamiento
moral”, seglin se 1o puede reconstruir de los escritos de Las Casas apareceria asi:

1. Cada ser humano debe seguir el bien y evitar el mal. (La ley natural, el
habito de la sindéresis.)

2. El mayor bien es Dios como el fin tltimo. (La virtud de la sabiduria, el
conocimiento de las verdades universales derivadas de los principios que refleja
una inclinacion natural del ser humano.)

C: Cada ser humano debe seguir a Dios como el fin tltimo. (La virtud de
la sabiduria.)

Con esta conclusion elaboramos otro silogismo (2):

1. Cada ser humano debe seguir a Dios como el fin Gltimo.

2. Dios-x es un dios verdadero. (El concepto concretizado, la razon practica,
la virtud de la prudencia, el juicio probable.)

C: Cada ser humano debe seguir Dios-x. (La virtud de la prudencia).

Por fin, en otro silogismo (3) se puede derivar la conclusion siguiente: “Se
debe sacrificiar y”, porque “Cada ser humano debe seguir Dios-x” y “A Dios-x le
complace el sacrificio de y”, en el cual todos los elementos pertenecen a la pru-
dencia. Hay que subrayar, que segun Las Casas la premisa segunda del silogismo
segundo, siendo concretizacion del concepto universal y abstracto, no puede ser
un juicio sapiencial ni pierde su caracter de juicio probable, ni siquiera si lo confir-
ma la revelacion divina. Relacionando lo individual y lo abstracto (por predicar lo
abstracto del individuo) en el silogismo moral, a la vez introducimos la probabili-
dad inevitable relacionada con el orden cultural, es decir, del conocimiento moral
como un conocimiento desarollado dentro de una comunidad o de una cultura.
El problema consiste pues en que el concepto del dios, asi como el concepto del
medio necesario para lograr el fin, es un concepto universal y abstracto, vacio de
contenido concreto y sensible, y su funcion también es formal, porque sirve de
principio para relacionar los términos de los jucios prudenciales, p.ej. como en el
silogismo (3). (Aqui esta la diferencia entre, p. ¢j. predicar de la nieve que es blan-
ca, como blancura es una generalizacién/abstraccion universal de la experiencia,

17 B. de Las Casas, Controversia entre Las Casas y Sepulveda, [en:] Obras completas 10:

Tratados de 1552, ed. de R. Hernandez y L. Galmés, Madrid 1992, p. 176.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

Las categorias de sindéresis y prudencia en el pensamiento de Bartolomé de Las Casas 55

y predicar del Dios-x que es dios, porque en este caso tenemos que ver con el
principio formal de obrar que conocemos intuitivamente.)

De esta manera Las Casas vuelve a la fronesis aristotélica en su forma origi-
nal. Como leemos en la Etica a Nicomaco [1142a]:

Es, pues, la prudencia contraria del habito que se llama entendimiento, porque el entendi-
miento considera los principios, para los cuales no hay dar razon, y la prudencia considera las cosas
singulares y ultimas, las cuales no se comprenden por ciencia, sino por el sentido; no por el particu-
lar de cada cosa, sino por tal sentido cual es ¢l con que en las artes matematicas juzgamos que esta
ultima figura es tridngulo’®.

Refiriéndose a Aristoteles Las Casas de nuevo subraya el elemento de la pro-
babilidad; la prudencia es la virtud principal en cuanto a lo que podria ser distinto
de lo que es. Resulta que el conocimiento moral, como una esfera de lo particular
e individual, no se caracteriza por ningln tipo de certeza, sino como el terreno de
diversas practicas culturales. Por lo tanto Las Casas se une al giro antidialéctico
humanista de la retérica'®, en lo que podemos encontrar, por una parte, la influen-
cia evidente de Erasmo de Rotterdam y su método de la cristianizacion pacifica,
y por otra, un intento de Las Casas de resolver independientemente de la doctrina
erasmista o tomista el problema de la presencia espafiola en América.

Parece que la influencia de Erasmo, a pesar de varios elementos de su doctri-
na evidentemente presentes en el pensamiento de Las Casas (p.¢j. el valor de la
vida ejemplar de los misioneros, el postulado de aprovechar las creencias propias
de una comunidad en la predicacion mostrandolas como analogicas a la religion
cristiana, el reconocimiento del acto de recibir la fe como un acto libre de la vo-
luntad etc.), tuvo que estar marginalizada por lo menos durante y después de la
disputa en Valladolid sobre todo porque el voluntarismo erasmista hasta algun
punto excluia la perspectiva multicultural. Para Erasmo todavia existia la cultura
unica de la cristianidad aunque el modo de propagarla era retorico por la necesi-
dad de “convertir los corazones”. Al contrario, Las Casas comienza a percibir la
cristianizacion como una conversion en el nivel de la razon practica: como cam-
biar un juicio probable por otro jucio que parezca mas probable que el anterior
(como consiste la aceptacion del nuevo sistema del conocimiento moral). Desde la
perspectiva de los infieles las verdades reveladas del cristianismo no son mas que
un juicio probable relativizado a la comunidad cristiana. Como Las Casas escribio
en la réplica 11 de la Controversia:

18

La Etica de Aristételes, lib. VI, cap. 8, trad. del griego y analizada por P.S. Abril,
www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/12482398660132622976846/index.htm.
19 Cfr. S. Swiezawski, Miedzy sredniowieczem a czasami nowymi, Warszawa 2002, p. 15-24.
2 Cfr. J.CM. de la Hoz, Bartolomé de Las Casas y la «captatio benevolentiae», “Ciencia
tomista” 2007, t. 134, n® 433.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

56 Iwona Krupecka

Luego no se dice la opinion probable por respecto de las reglas de la razon simpliciter, sino
porque asi parece y asi lo usan y aprueban los que son estimados por mas sabios y mas prudentes
en cualquiera nacion?'.

Ahora bien, toda la esfera de la accion humana resulta relativizada al contexto
cultural — de las normas aceptadas por una comunidad — en el marco de la ley na-
tural, es decir, de los principios abstractos y formales para elaborar el juicio moral.
Por lo tanto Las Casas no vacila en mezclar la virtud de la sabiduria con la virtud
de la prudencia, y eliminar el nivel del conocimiento teorético y de las normas
ciertamente justas. En la réplica 10 escribe:

Por esto dice el filosofo, 2.° de las Eticas, que el medio de la virtud es aquel que segan los
sabios determinaren. Y los sabios se entienden no segun la razon especulativa, sino la practica, y por
respecto de las cosas agibles®.

Aceptando el punto de vista aristotélico y reduciendo la sabiduria a la pruden-
cia, Las Casas pudo elaborar su famoso razonamiento de efecto sobre causa que
fue uno de sus instrumentos en la lucha contra el genocidio en América y a favor
de la libertad de los indios. Si cada actuacion intencional se basa en la prudencia
y si la prudencia no tiene la sabiduria como su fundamento, es decir, no recibe sus
fines de la razon teorética sino las establece autonémicamente (dentro del contex-
to cultural), entonces cualquier orden regulativo de la actuacion humana, tanto
privada como publica, sera una manifestacion de la racionalidad. Como leemos en
la Apologética historia sumaria:

Dondequiera que hubiere buen regimiento de la casa o familia y de la ciudad, los subjectos de
ellas, que son los hombres, ternan prudencia y suficiente razon para regirse y ordenarse a si mismos
por naturaleza, porque sin ésta no es posible haber orden ni gobernacion econdmica ni politica, ni
alcanzarse el fin de ellas, que es el bien y utilidad y perpetuidad de los hombres®.

En definitiva, dondequiera encontremos una actuacion libre del ser humano,
encontrarémos también una prueba de la racionalidad.

Para resumir estas reflexiones valdria la pena preguntar hasta qué punto sigue
Las Casas en su relativismo. La opinion de Tvetan Todorov es muy significante,
pues este investigador constata que Las Casas iba de un extremo al otro, es decir,
a veces asumia que existia solamente una religion verdadera — la cristiana — y en
otras que todas las religiones eran igualmente verdaderas, pero a la vez intraduci-
bles, de ahi que cualquier dialogo intercultural resultara imposible**. Parece que
a la luz del concepto lascasiano de la sindéresis debemos entender su pensamiento

2 B. de Las Casas, Controversia..., op. cit., p. 178.

2 [bidem, p. 171.
# B. de Las Casas, Apologética..., lib. 111, cap. 41, op. cit., p. 575-576.
2 Véase T. Todorov, ...op. cit., p. 200—202.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

Las categorias de sindéresis y prudencia en el pensamiento de Bartolomé de Las Casas 57

maduro, desde la disputa en Valladolid, como un intento de evitar ambos extremos
tanto en teoria, como en practica. Para €I, la religion, ademas del orden de la gra-
cia divina, pertenece al orden de la razon practica, lo que abre varias posiblidades
nuevas: de comparar los sistemas de creencias religiosas y morales, de probar la
probabilidad de los jucios particulares o de convencer/convertir con ayuda del
arte de la retorica. Todo eso seria imposible sin la ley natural, pero definida de una
manera muy especial. Si Todorov tiene razén subrayando que para Las Casas la
Unica universalidad posible es la de la idea de lo divino, como tal, al mismo tiem-
po no toma en cuenta la funcion de esta idea. Podriamos decir, que en cualquier
sistema de creencias la idea de lo divino, asi como la idea del medio necesario
etc., funciona como un principio o categoria a priori de elaborar el jucio y ordenar
la experiencia. Como un principio puramente formal, esta idea puede ser a la vez
universal —y por eso hacer posible el didlogo intercultural —y limitativa en cuanto
a cada demanda de universalizar la religion o la moralidad de una comunidad,
e imponerla a los otros presentdndola como si fuera la tnica religion o moralidad
racional, humana, o verdadera. En este momento la diferencia entre la conciencia
erronea y la conciencia recta (casi) desvanece, porque entran en la misma dia-
lectica de “lo mismo” y “lo otro”, de “lo propio” y “lo ajeno” que la nocion del
“barbaro”, en la famosa relativizacion lascasiana de este concepto. Pero por otra
parte se abre a la posibilidad de la comunicacion intercultural, porque disponemos
de un denominador comun de distintas practicas religiosas.

Este rasgo del pensamiento lascasiano se hace mas notable al compararlo con
dos maestros del siglo XVI: Vitoria y Montaigne, el primero trabajando todavia
dentro del esquema tomista y el segundo rechazando completamente la ley natu-
ral. En el discurso De Indis Vitoria deriva los derechos de gentes directamente de
la ley natural que no es otra cosa que la ley divina reconocida por un ser humano
gracias a la luz natural de la razén. Entre otros, de esta manera deriva p.ej. el
derecho de la comunicacion, del comercio o de gozar del bien comun. Pero el de-
recho privilegiado por Vitoria es el de la cristianizacion, y aqui encontramos una
paradoja, porque a pesar de todo esfuerzo de Vitoria de liberarse de las determi-
naciones religiosas y culturales, es decir, de la ley positiva divina y humana de las
comunidades europeas, para obtener el punto de vista universal del todo genero
humano?®, cuando argumenta por el derecho de la cristianizacion, las principales
razones vienen de la Escritura Sagrada. Incluso mas, pues Vitoria admite la posi-
bilidad de la guerra preventiva para garantizar el éxito de la obra cristianizadora.
Aunque en el mismo discurso encontramos unas ideas del origen tomista muy
similares a las de Las Casas, como la tesis de conciencia erronea, o que el método
de predicar la fe tiene que ir a elaborar el jucio probable para los indios, Vitoria
se detiene ante la idea revolucionaria de delimitar el derecho de los cristianos de

2 Veéase p. ¢j. el analisis excelente de P.V.D. Carro, La teologia y los tedlogos-juristas espario-
les ante la conquista de América, Salamanca 1951, p. 315-321, 626—639.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

58 Iwona Krupecka

predicar su verdad a los paganos. Podriamos reconstruir su argumentacion asi:
Como nosotros, gracias a la revelacion y la sabiduria, sabemos la verdad y el bien
mayor, y aquellos, los paganos o barbaros, no lo saben, hay que tratarlos como
a los nifios, que muy a menudo no quieren o no pueden reconocer lo mas til para
ellos mismos, pero pueden contar con sus padres que les ayuden. Por eso Vitoria
escribe sobre la obligacion a la correcion fraternal como inscrita en la ley natural
— aunque es obvio que la deriva de la Biblia — y efectivamente (aunque indirec-
tamente) sobrepone el derecho de la cristianizacion sobre los demas derechos de
gentes, en el modo que conocemos tanto de los escritos de San Agustin, como de
las constataciones de Sepulveda. En el De Indis leemos:

Si los indios, ya sea los principes, ya sea el pueblo, impidieran a los cristianos anunciar libre-
mente el Evangelio, los espafioles, dando primero razon de ello para evitar el escandalo, pueden
predicarles contra su voluntad y trabajar en la conversion de la gente. Incluso, si es necesario para
esto, les es licito aceptar la guerra o inferirla hasta que se les dé oportunidad de predicar libremente
el Evangelio de Cristo®.

Por lo tanto, segin Vidal Abril Castello, en el caso de Vitoria podemos hablar
sobre “la tentacion del poder” porque ¢l “se qued6d a medio camino, asignando
a los naturales del Nuevo Mundo un status de minoria de edad”?’. Como tales,
quieran o no quieran merecen conocer y aceptar la verdad europea.

En Montaigne, al contrario, parece que no encontramos ninguna forma de
la universalidad, aunque muy a menudo se trata de seguir las “contradicciones”
de su pensamiento en busca de lo universal. De esta manera, varios investigado-
res, p.ej. Todorov, ven en sus conceptos de la razoén o naturaleza unos “términos
absolutos” con los cuales Montaigne introducia a su relativismo un factor esta-
bilizante y hasta se contraponia a si mismo?®. Pero al leer atentamente su ensayo
De los canibales podemos constatar que tenemos que ver mas con un intento del
desmantelamiento del modelo cultural europeo desde dentro, y de desbalatar los
conceptos fundamentales en ella, como precisamente los de la razén o naturaleza.
Cuando Montaigne escribe en De los canibales, que “[...] cada cual llama barba-
rie a lo que es ajeno a sus costumbres. Como no tenemos otro punto de mira para
distinguir la verdad y la razén que el ejemplo e idea de las opiniones y usos de
pais en que vivimos™?, relativiza todas las reglas del conocer y obrar al contexto

26 F. de Vitoria, Doctrina sobre los indios, ed. de R. Hernandez, Salamanca 2009, p. 109.

27 V. Abril Castelld, Los derechos de las naciones..., op. cit., p. 142.

28 Véase R. Handler, Of Cannibals and Custom: Montaigne's Cultural Relativism, “ Anthropol-
ogy Today” 1986, Vol. 2,n° 5, p. 12—14.

2 M. de Montaigne, De los canibales, en: idem, Ensayos, ed. digital: http://bib.cervantesvir-
tual.com/servlet/SirveObras/01372719700248615644802/p0000002.htm#I 36 . La interpretacion
relativista del pensamiento de Montaigne encontramos p.ej. en un articulo excelente de R. Celestin,
Montaigne and the Cannibals. Toward a Redefinition of Exoticism, “Cultural Anthropology” 1990,
Vol. 5, n° 3. En el cual el investigador subraya la falta del universal punto de referencia y escribe:



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

Las categorias de sindéresis y prudencia en el pensamiento de Bartolomé de Las Casas 59

cultural, poniendo en juego también estas que para ¢l mismo eran fundamentales
en sus actos de autodefinirse como un hombre pleno: reflexivo, pero a la vez “de
carne y hueso”, para usar las palabras de Unamuno. Incluso mas, porque debemos
considerar el mismo método ensayista de Montaigne como el método que excluye
culaquier cierre del pensamiento, cualquier conclusion cierta, es decir, cualquier
sistema filosofico®. Por lo tanto la misma contradiccion inscrita en los ensayos de
Montaigne — p.ej. Su racionalismo reflexivo que se contrapone a su critica del co-
nocimiento, tanto racional, como sensible — resulta una forma perfecta del cono-
cimiento y del relativismo maduro. Este relativismo contendria tres tesis basicas:
la primera, que “Comunicacion con el ser no tenemos ninguna™!, pues nuestros
conocimientos siempre son conocimientos de un ser corporal y cultural, determi-
nado por estos ambos factores; la segunda, que nunca podemos ponernos afuera
ni de nuestro cuerpo, ni de nuestra cultura, de tal manera que no disponemos del
punto de vista divino u objetivo; y la tercera, que a pesar de todas nuestras dudas
y del todo escepticismo, un ser vivo esta obligado a considerar y practicar varias
opiniones, sistemas teoréticos, o reglas morales como verdaderas.

Ahora bien, como Montaigne no admite ninguna forma de la ley natural, llega
hasta el punto en el cual el dialogo intercultural resulta imposible como una forma
del conocimiento de la Otredad. En las lineas finales de su ensayo, Montaigne pre-
senta un didlogo que tuvo con los Tupinamba, con ayuda de un intérprete, donde
vemos: “Yo hablé a mi vez largo tiempo con uno de ellos, pero tuve un intérprete
tan torpe o inhabil para entenderme, que fue poquisimo el placer que recibi’™2,
Después describe las relaciones de poder en la sociedad indigena y cierra el texto
con las palabras siguientes: “Todo lo dicho en nada se asemeja a la insensatez ni
a la barbarie. Lo que hay aqui, es que estas gentes no gastan calzones ni coletos™,
Hay que preguntar ;qué conocimiento logré obtener Montaigne a través de ese
dialogo? Pues si, pero no sobre el Otro, sino sobre las categorias interpretativas de
los europeos, que se hicieron visibles sé6lo al reflejarse en un espejo de la Otredad®*.
El didlogo consistiria pues mas en un movimiento de acercarse a nuestros limites
interpretativos, tocarlos, casi tropezar contra nuestras determinaciones culturales,

”

“The very idea of stable laws contradicts an essential aspect of Montaigne’s philosophy [...]
(p. 306).

30 Véase C. Randall, Testimony, Translation, Text. Reading Reliably in Montaigne’s “Des
cannibales”, “Modern Language Studies” 1995, Vol. 25, n°® 2, p. 34—44, y también R. Sendyka,
Nowoczesny esej. Studium historycznej Swiadomosci gatunku, Krakow 2006, p. 205—246.

31 M. de Montaigne, Apologia de Raimundo Sabunde, ed. digital: http://bib.cervantesvirtual.
com/servlet/SirveObras/01372719700248615644802/p0000004.htm#I_76_.

32 M. de Montaigne, De los canibales, op. cit.

33 Ibidem.

3 Por ejemplo P. Soehlke Heer en el EI Nuevo Mundo en la vision de Montaigne o los dlbores
del anticolonialismo, Caracas 1993, subraya el elemento del reconocimiento de las europeas formas
del poder como invalidas o injustas al contrastarlas con estas de los indigenas (p. 151-153).



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 30/01/2026 17:55:51

60 Iwona Krupecka

para volver a si mismos llevando consigo una conciencia enriquecedora y hasta
purificante de la diversidad y relatividad de las normas. El dialogo — sobre todo
porque nuestros intérpretes siempre son “torpes” o intransparentes®, es decir no
hay ninguin nivel universal o comun entre los representantes de varias culturas —
sirve de una experiencia personal de auto-crearse o auto-escribirse pero no de un
instrumento de conocer?®.

El concepto lascasiano de la sindéresis introduce esta universalidad pero
como un cddigo mas formal del pensar y obrar, como tales. El codigo que para
Las Casas juega un papel fundamental, es hacer posible el didlogo en forma de
intercambiar las opiniones sobre diferentes reglas culturales, tipicas, inmanentes,
de diferentes culturas, de entenderlas y hasta mezclarlas. Richard Rorty escribio
en uno de sus ensayos que todas las culturas pertenecen a la misma geometria
y no se debe percibirlas como sistemas axiomaticos alternativos sino como dife-
rentes practicas dentro del mismo esquema. Parece que redefiniendo el concepto
tomista de la ley natural Las Casas buscaba esta geometria teniendo en cuenta dos
objetivos: Primero, reconocer en la cultura indigena precisamente una cultura,
y segundo, mostrarla como comprensible, aunque diferente. Es evidente que lo
hizo usando los conceptos que disponia, y en los limites que no pudo sobrepasar.
Pero a la vez marco una tercera ruta entre el universalismo paternalista de Vitoria,
y el multiculturalismo cuasi “monadologico” de Montaigne. La sefial de camino
mas importante, fue la palabra “probable”.

SUMMARY

Bartolomé de Las Casas is one of the most important representatives of the idea of intercul-
tural dialogue. In this article I will try to analyse in what way Las Casas could introduce into his
doctrine both the universality, which is the condition of possibility for the dialogue, and the irre-
ducible particularity connected with the cultural context. In order to create this complex vision of
the dialogue Las Casas used the concepts taken from the scholastic tradition, as sinderesis, natural
law or prudence, but the novelty of his thought consists in the redefinition of the intellectual process
which succeeds between the moment of the intuitive recognition of the principles and the judgment
of conscience so that it is not the stage of the science any more but of the probable and prudent
believes and thereby does not constitutes the area of the theoretical but practical reason and rhetoric.

Keywords: sindéresis, prudence, interculturality, natural law, practical reason

3 Como lo presenta S. Greenblatt, The Go-Between, [en:] Marvelous possessions. The Wonder
of the New World, Chicago 1991, p. 146—150.
3 Cfr. R. Celestin, op. cit., p. 309-310.


http://www.tcpdf.org

