
  

 

151 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 30 (2020) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2020.30.151-172 

 

Szczęście w strukturze normatywności 

(część II – Szczęście)  

 

 Andrzej Niemczuk1 
 https://orcid.org/0000-0002-8886-4254 

 

Etyka przedkantowska była zbudowana na schemacie, według którego w działaniu prak-

tycznym człowiek powinien robić to, co go uszczęśliwia. Spór dotyczył tylko natury szczęścia 

i natury człowieka. Kantowskie zakwestionowanie uzasadnienia powinności za pomocą odwo-

łań do szczęścia oraz teoria błędu naturalistycznego spowodowały, że współczesne teorie nor-

matywności (oprócz jedynie utylitaryzmu) opierają się na zasadzie separacji normatywności od 

szczęścia, co w konsekwencji prowadzi do wyrugowania problematyki szczęścia z filozofii prak-

tycznej. Punktem wyjścia artykułu jest argumentacja na rzecz następujących twierdzeń krytycz-

nych: (a) bez odwołania do szczęścia normatywność nie może być zadowalająco ani wyjaśniona, 

ani uzasadniona; (b) utylitarystyczna koncepcja szczęścia nie nadaje się do uzasadnienia nor-

matywności. Pierwszą część artykułu kończy zarys struktury normatywności wraz z propozycją 

odpowiedzi na pytanie: dlaczego powinienem respektować normatywność? Druga część arty-

kułu prezentuje taką koncepcję szczęścia, która normatywności nie wyklucza, lecz stanowi dla 

niej niezbędne uzasadnienie. Po zidentyfikowaniu desygnatu pojęcia szczęścia scharakteryzo-

wany zostaje jego rdzeń w postaci eutymii, pojmowanej jako stabilne zadowolenie z faktu bycia 

podmiotem. Całość jest zakończona argumentacją pokazującą komplementarność szczęścia 

i normatywności. 

 

Słowa kluczowe: normatywność, szczęście, podmiot praktyczny, filozofia praktyczna

  

                                                           
ANDRZEJ NIEMCZUK, doktor habilitowany, prof. UR, Instytut Filozofii, Wydział Socjolo-

giczno-Historyczny (Kolegium Humanistyczne), Uniwersytet Rzeszowski; adres do korespondencji: 

al. T. Rejtana 16 C, 35-959 Rzeszów; e-mail: aniemczuk@ur.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

152 

 

1. Identyfikacja szczęścia w filozofii praktycznej 

 

Rzadko zauważany jest pewien fundamentalny paradoks, na którym opiera 

się dojrzała idea filozofii praktycznej. Dojrzałość idea ta uzyskuje wówczas, gdy 

namysł nad nią zawiera w sobie niesprzeczne odpowiedzi na pytania o jej podsta-

wowe warunki możliwości, oraz o jej ostateczne cele. Jeśli ktoś pojmuje samą 

praktykę w sposób naiwny, czyli jako sferę aktywności pewnego gatunku bytów 

realnych (zwanych ludźmi) – bytów podlegających prawom przyrody lub prawom 

obowiązującym w dziedzinie bytu realnego – to jego idea filozofii praktycznej nie 

może być dojrzała. Wówczas bowiem podstawowe i konieczne kategorie filozofii 

praktycznej, takie jak wolność, wartość (dobro) czy działanie praktyczne, nie 

mogą uzyskać zadowalającej treści, gdyż „w ostatecznej instancji” muszą być zre-

dukowane do faktów i procesów przyrodniczych, a tym samym pozostać przed-

miotem wiedzy teoretycznej. Dojrzała zatem postać idei filozofii praktycznej, to 

taka, która opiera się na świadomości, że praktyka jest procesem kategorialnie od-

miennym od procesów przyrodniczych, gdyż (a) jest inicjowana przez niesprowa-

dzalną do faktów wolność oraz (b) zmierza do niesprowadzalnych do faktów war-

tości. Te dwa konieczne krańce praktyki wymuszają też wniosek, że może być ona 

prowadzona nie przez dowolny byt realny, lecz wyłącznie przez autonomiczny 

podmiot. Wolność, wartości i autonomiczna podmiotowość są więc niezbędnymi 

warunkami dojrzałej idei filozofii praktycznej, a jej zadaniem jest szczegółowe wy-

tłumaczenie tych warunków i wyjaśnienie ich praktycznego współfunkcjonowa-

nia. 

Paradoks, o którym chcę nadmienić, polega zaś na tym, że praktyka jako cen-

tralny przedmiot filozofii praktycznej, może być poznawana empirycznie o tyle 

tylko, o ile uprzednio w doświadczanej sferze przyrodniczej zidentyfikuje się ją 

i wyróżni za pomocą pojęć z gruntu nieempirycznych – takich jak wolność, war-

tości czy podmiot. Oznacza to, że ten sam empiryczny proces, jeśli jest interpre-

towany przez pryzmat wymienionych pojęć, to okazuje się praktyką, a jeżeli realne 

odniesienie tych pojęć zakwestionujemy, to okaże się przyczynowo-skutkowym 

procesem przyrodniczym. Kwestia ta jest o tyle kłopotliwa, że realnego istnienia 

wolności, wartości oraz autonomicznych podmiotów nie da się wykazać empi-

rycznie. A skoro tak, to również zawisła od tych realności identyfikacja działań 

praktycznych nie może swej trafności oprzeć na kryterium empirycznym, lecz 

musi być konstrukcją myślową ocenianą wedle jej spójności z innymi pojęciami 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

153 

 

określającymi dziedzinę praktyki. Jeśli więc ktoś wymagałby od pojęć filozoficz-

nych empirycznej legitymizacji, to cała filozofia praktyczna musiałaby być uznana 

za fikcję. 

O tym nieempirycznym statusie filozofii praktycznej – polegającym na tym, 

że trzeba założyć istnienie wolnej praktyki, żeby móc ją wyjaśniać1 – wspominam 

dlatego, że taki sam status, siłą rzeczy, ma pojęcie szczęścia. Pojęcia tego nie ani 

nie uzyskuje się na podstawie doświadczenia, ani nie tworzy się po to, by jakiś 

fragment doświadczenia nazwać. W dziedzinie pozytywnych doznań empirycz-

nych występują inne pojęcia, którymi – mniej lub bardziej dokładnie – doznania 

te określamy, takie jak: przyjemność, rozkosz, radość, zadowolenie, błogość, eu-

foria, ekstaza2, zachwyt itp. Te pojęcia empiryczne od pojęcia szczęścia różnią się 

tym, że (1) ich desygnat jest psychiczną reakcją na coś, co zawsze jest wyraźnie 

zlokalizowanym w czasie i przestrzeni fragmentem doświadczenia – prawie zaw-

sze fragment ten jest jednorazowym zdarzeniem lub jakimś ściśle określonym 

obiektem; (2) odnoszą się do przeżyć psychicznych, które do swojego zaistnienia 

nie potrzebują refleksyjnego namysłu – są powodowane bezpośrednio przez 

obiektywne zdarzenia, bez koniecznego pośrednictwa autorefleksji. Pojęciem 

„szczęścia” natomiast określa się (od czasów Sokratesa i Arystotelesa) uczuciową 

reakcję podmiotu na pozytywną ocenę całości własnego życia3. Adekwatne użycie 

pojęcia szczęścia przez podmiot zakłada więc: (1) ocenę tego, co on w kontakcie 

ze światem przeżywa oraz (2) wzięcie w tej ocenie pod uwagę całości życia. Jeśli 

więc szczęście nie jest jednym z wielu pozytywnych uczuć wywołanym przez jeden 

w wielu doświadczanych obiektów, to oznacza to, że (1) wobec uczuć ma ono cha-

rakter metapoziomu (można by rzec – jest metauczuciem) oraz (2) jako że musi 

się opierać na bilansie (przeglądzie i ocenie) wszystkich przeżyć, to bezpośrednim 

przedmiotem jego odniesienia nie są poszczególne obiekty świata zewnętrznego, 

lecz właśnie wspomniany bilans, którego można dokonać tylko mocą autoreflek-

sji. Już te dwie cechy szczęścia ujawniają, że jego pojęcie nie należy do pojęć psy-

chologii empirycznej, lecz wobec faktów psychicznych stanowi ono nową, wyższą 
                                                           

1 Naturę praktyki dokładniej analizowałem w: „Kolista struktura praktyki. Rozważania metaprak-

tyczne”, w: Andrzej Niemczuk, Filozofia praktyczna. Studia i szkice (Lublin: Wydawnictwo UMCS, 

2016), 125–147. 
2 W dzisiejszym, a nie w dawnym, źródłowym znaczeniu (jako „stanie na zewnątrz siebie”). 
3 Pomijam tu zupełnie znaczenie „szczęścia” jako fortuny, czyli jako sprzyjającego losu lub po-

myślnego zbiegu okoliczności. Fortuna nie zależy od działań podmiotu – leży więc poza zainteresowa-

niami etyki. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

154 

 

kategorię, którą można określić jako egzystencjalną: stosowanie tego pojęcia wy-

maga bowiem refleksyjnego namysłu samoświadomości nad uczuciową zawarto-

ścią psychiki skonfrontowanej z faktem istnienia. Ściśle biorąc, ten rodzaj zado-

wolenia, który jest szczęściem, stanowi reakcję na treść autorefleksji – co w kon-

sekwencji oznacza, że szczęście jest dostępne tylko bytom samoświadomym. Jeśli 

pozytywne doznania, jakie czerpie organizm na podstawie kontaktów z obiektami 

świata nazwiemy przyjemnościami, to szczęście trzeba odróżnić od przyjemności. 

Łączy je bowiem tylko pozytywność doznaniowa, oddzielają je zaś od siebie nastę-

pujące cechy szczęścia, których przyjemności nie posiadają: (1) całość życia jako 

podstawa przedmiotowa; (2) niezbędność autorefleksji zarówno dla przedstawie-

nia sobie owej całości życia, jak i dla dokonania jej bilansu; (3) (w związku z po-

wyższym) reagowanie zadowoleniem na treść autorefleksji, nie zaś na treść wrażeń 

płynących ze świata; (4) względna trwałość utrzymująca się niejako ponad zmien-

nością stanów psychicznych; (5) i w końcu, obecność oceny tego, co przeżywane 

(odczuwanie przyjemności nie zależy od jej oceny, szczęście zaś jest zadowoleniem 

z rezultatu oceny – co jest efektem bezrefleksyjności przyjemności i refleksyjności 

szczęścia). 

Wymiary artykułu nie pozwalają na rozwijanie ani analiz językowych precy-

zujących znaczenie słowa „szczęście”, ani na szczegółową charakterystykę feno-

menologiczną odróżniającą szczęście od innych stanów podmiotu. Ponieważ jed-

nak zarówno język naturalny, jak i to, co się jawi, nie są wolne od różnego rodzaju 

przypadkowych uwarunkowań, to równie dopuszczalna (i zarazem krótsza) wy-

daje się procedura identyfikowania szczęścia za pomocą argumentacyjnego kon-

struowania jego pojęcia, uwzględniającego jego znaczenia obecne w filozofii. 

Sposób identyfikowania natury szczęścia, który traktuje je jako zaistniały już 

i pasywnie odczuwany fakt (nazwę go sposobem psychologicznym), pomimo 

tego, że kierowany jest naturalną i zrozumiałą chęcią odpowiedzi na pytanie „co 

to jest?”, ma duże trudności z określeniem pojęcia szczęścia, jak również z uchwy-

ceniem i opisem treści uczuć, które by się na szczęście składały. Trudności te są 

analogiczne do tych, które występują przy psychologicznych próbach odpowiedzi 

na pytanie „czym jest ja?” – pomimo wszak, że ludzie mają poczucie własnego 

„ja”, to jednak jest ono na tyle niejasne, że badawcza koncentracja na jego treści 

(czy to koncentracja empiryczna, czy pojęciowo-analityczna) powoduje raczej 

większą problematyczność tej treści niż jej precyzyjną identyfikację. Dzieje się tak 

dlatego – jak pokazują odnośne analizy np. D. Hume’a, I. Kanta czy E. Husserla – 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

155 

 

że „ja” nie jest dane doświadczeniu w postaci przedmiotowej treści, lecz w niejasny 

sposób koniecznie towarzyszy doświadczaniu wszelkich treści. Znaczy to, że po-

jęcie „ja” jest wprawdzie praktycznie niezbędnym pojęciem potocznym, ale przy 

teoretycznych ustaleniach dotyczących jego natury niewiele można skorzystać 

z  psychologicznej empirii – raczej pojęcie to trzeba najpierw teoretycznie skon-

struować, żeby następnie różne doświadczenia móc za jego pomocą objaśniać. 

Z taką samą sytuacją mamy do czynienia w przypadku pojęcia szczęścia. Ludzie 

mówią, że dążą do szczęścia i że je w mniejszym lub większym stopniu osiągają, 

ale zarówno oni sami, jak i empirycznie zorientowani teoretycy mają ogromne 

trudności z odpowiedzią na pytania typu „co to jest szczęście?” lub „jaka jest treść 

w doświadczaniu szczęścia?” Trudności te biorą się z faktu, że treściowe składniki 

szczęścia w przypadku różnych podmiotów mogą, a nawet muszą, się częściowo 

różnić, nie wyklucza to jednak – jak zresztą w odniesieniu do każdego pojęcia – 

ustalenia identycznych cech formalnych, które muszą przysługiwać X-owi, żeby 

mógł on należeć do zakresu pojęcia szczęścia. Tak zatem, jak G. E. Moore w od-

niesieniu do kwestii dobra rozróżnił dwa odmienne pytania4, tak samo wobec pro-

blemu szczęścia trzeba odróżnić formalne pytanie „co to jest szczęście?” od pyta-

nia treściowego „jakich treści trzeba doświadczać aby być szczęśliwym?” 

Na pierwsze z tych pytań jest możliwa odpowiedź uniwersalna, odpowiedź 

na drugie należy zaś relatywizować do indywidualnych podmiotów (dlatego, że 

fakt różnic podmiotowych musi pociągać za sobą częściowe różnice w zestawach 

uszczęśliwiających treści). Jako że mój wywód ma charakter teoretyczno-filozo-

ficzny, to jasne jest, że priorytetowe jest w nim pierwsze z tych pytań – drugie 

pozostaje raczej w zakresie kompetencji coachingu i doradztwa filozoficznego. 

Jak już wspomniałem, trudne jest ustalanie formalnych (uniwersalnych) cech 

szczęścia sposobem psychologicznym, gdyż koncentrując się na doświadczanych 

treściach sposób ten napotyka wśród nich duże zróżnicowanie osobnicze, w wy-

niku czego powstaje mylne wrażenie, że treść pojęcia szczęścia jest skrajnie rela-

tywna. Tymczasem w strukturze ludzkiego działania priorytetowa wydaje się 

praktyczna funkcja idei szczęścia, nie zaś pozostawanie w pasywnym jego do-

świadczaniu – niewielu ludzi spędza czas na kontemplacyjnym delektowaniu się 

własnym szczęściem, wszyscy zaś całymi dniami do niego dążą. Chcę przez to po-

                                                           
4 Chodzi o pytania: „co to jest dobro?” i „co jest dobre?”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

156 

 

wiedzieć, że pomimo, iż „szczęście” nazywa niewątpliwie pewien rodzaj doznawa-

nia, to jednak – z racji tego, że sednem podmiotowości ludzkiej jest samowiedna 

aktywność wolności – idea szczęścia najwyraźniej przejawia się w postaci podsta-

wowego projektu praktycznego: jest ona ideą, która, najogólniej mówiąc, określa 

cele w autonomicznym organizowaniu życia praktycznego. Znaczy to, że pojęcie 

szczęścia niezbędne jest przede wszystkim do tego, by móc zrozumieć teleolo-

giczną naturę ludzkiej praxis (oraz do tego, rzecz jasna, by własną praxis świado-

mie „prowadzić”), rozmywa się zaś ono zarówno wtedy, gdy chcemy zdać raport 

z doświadczenia jego desygnatu, jak i wówczas, gdy usiłujemy je zidentyfikować 

w psychicznych stanach innych ludzi, abstrahując od ich teleologicznej aktywno-

ści. 

To wszystko nie znaczy wprawdzie, że niemożliwe jest zidentyfikowanie 

szczęścia na podstawie samego pasywnego odczuwania, znaczy tylko, że zwróce-

nie uwagi na praktyczny aspekt idei szczęścia jest korzystniejsze dla teorii szczę-

ścia – pozwala bowiem (1) sformułować na jego temat więcej twierdzeń, (2) nadać 

argumentacji bardziej intersubiektywny charakter (nie poprzestający jedynie na 

odwoływaniu się do indywidualnej introspekcji), a także (3) zauważyć i wyekspli-

kować te cechy szczęścia (ważne dla filozofii praktycznej), które są niedostrze-

galne w samym pasywnym jego odczuwaniu. Na podstawie tego odczuwania bo-

wiem niewiele można o szczęściu stwierdzić ponad to, że jest ono rozpoznawanym 

za pomocą autorefleksji takim stanem zadowolenia, w którym wygasają wszystkie 

motywy do jego zmiany (poza ewentualnym motywem do jego maksymalizowa-

nia, o ile nie jest maksymalny) – ale nawet stwierdzenie tegoż wymaga, by tak rzec, 

niestandardowych kompetencji zarówno do autoanalizy, jak i w zakresie koncep-

tualizacji ludzkiej duchowości. I chociaż doświadczane zalążki lub namiastki ta-

kich stanów są najpewniej treściowym źródłem dla kształtowania się indywidual-

nych projektów szczęścia, to jednak nie wystarczają one do objaśnienia dojrzałej 

idei szczęścia, która w pełni formuje się i jest korygowana dopiero w samowied-

nym działaniu praktycznym. 

Uwzględniając pasywno-doznaniowy charakter szczęścia, jego identyfikację 

w myśleniu i dążeniu praktycznym można zacząć od ogólnego stwierdzenia, iż jest 

ono projektowanym przez działający podmiot zadowoleniem, które chce on osią-

gnąć i utrwalić w swoim odczuwaniu, będącym reakcją na świadomą ocenę całości 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

157 

 

jego życia5. Konieczność posiadania tego typu projektu wypływa z faktu, że czło-

wiek jest bytem samoświadomym – to bowiem dla jego życia i działania oznacza, 

że podejmując różne przedsięwzięcia, nie może podejmować ich bez powodu. Po-

jęcie powodu – dla uniknięcia nieporozumień – trzeba objaśnić szerzej. Otóż 

ludzka dynamika może mieć trzy różne rodzaje powodów. Po pierwsze, przyczyny 

(fizyczne i biologiczne), po drugie, motywy (psychiczne pragnienia lub obawy), 

po trzecie, racje praktyczne (sądy praktyczne racjonalnie uzasadnione). Pierwsze 

z nich zazwyczaj są nieuświadomione, drugie są świadome, ale nie należą do po-

rządku uzasadnienia (jako psychiczne fakty, nie są one ani uzasadnione, ani uza-

sadniające) – tylko trzecie, czy li racje, są powodami racjonalnymi, tzn. każda po-

jedyncza racja jest zarówno uzasadniona (przez inne racje), jak i uzasadniająca 

(albo dla kolejnych racji, albo dla działań). Ze względu na relację do świadomości 

wymienione rodzaje powodów przedstawiają się następująco: przyczyny są nieu-

świadomione, motywy są świadome (mogą nimi być uświadomione przyczyny), 

ale nie racjonalne, racje praktyczne zaś – czyli sądy praktyczne, które uzyskuje się 

poprzez poddanie motywów refleksyjnemu testowi racjonalności – są składni-

kami racjonalności i samowiedzy (mogą nimi być uzasadnione motywy). Samo-

wiedza z racjonalnością praktyczną są (wedle takiego ujęcia) połączone w tym sen-

sie, iż przekształcanie się faktycznej samoświadomości w osiąganą samowiedzę 

polega na nadawaniu tej pierwszej racjonalnego, logiczno-systematycznego cha-

rakteru. Znaczy to, że nabywanie samowiedzy nie może ominąć przyswajania ra-

cjonalności. Szczególnie racjonalność praktyczna, jako że powstaje w odpowiedzi 

na refleksyjne pytania o uzasadnienie dążeń, jest w istocie wytworem i składni-

kiem samowiedzy6. 

Ważne jest to, iżby zauważyć, że ludzkie działanie ma charakter podmio-

towy, czyli jest działaniem wolnym, tylko wtedy, gdy jest powodowane przez racje 

praktyczne. Dopóki zaś jego dynamiką rządzą przyczyny bądź motywy, dopóty: 

(a) dynamika ta nie jest jego działaniem; (b) on nie jest podmiotem; (c) jako że 

jego dynamika podlega uwarunkowaniom przyczynowym, to nie jest ona wolnym 

                                                           
5 Łatwo zauważyć, że ta formuła jest modyfikacją Arystotelesowskiego, formalnego określenia, 

wedle którego szczęście jest tym, czego wszyscy pożądają dla niego samego. Por. Arystoteles, Etyka ni-

komachejska, tłum. Daniela Gromska (Warszawa: PWN, 2012), 87–88, 1097a-1097b. 
6 O racjonalności praktycznej szerzej pisałem w: „Practical Rationality – its Nature and Opera-

tion”, Studia Humana 8, nr 2 (2019): 55–68. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

158 

 

sprawstwem. Gdy więc stwierdzam, że fakt samoświadomości – która w natural-

nej dynamice życia przekształca się w samowiedzę – wymusza posiadanie powodu 

dla wszystkich praktycznych przedsięwzięć, to mam na myśli właśnie i tylko racje 

praktyczne. Inne powody degradują bowiem działanie do statusu procesu przy-

rodniczego. 

Pomijając na razie normatywny charakter racji praktycznych, o ich szczegó-

łowych treściach trzeba powiedzieć, iż pochodzą one od zróżnicowanej określo-

ności zdarzeń i obiektów świata realnego. Jeśli warto się gimnastykować lub speł-

niać obietnice, to treści racji stojących za tymi działaniami różnią się od siebie 

tym, czym różni się gimnastyka od dotrzymywania obietnic. Gdyby jednak pod-

miot poprzestał w swoim działaniu tylko na tego typu racjach szczegółowych, 

to po pierwsze, niewiadome byłoby (również dla niego samego), dlaczego i po co 

owe racje respektuje (dlaczego one są dla niego racjami), a z tego powodu, po dru-

gie, z braku jednoczącej syntezy, jego życie rozpadłoby się na wielość niezwiąza-

nych ze sobą działań, co postawiłoby pod znakiem zapytania tożsamość ich 

sprawcy. Co więcej, ograniczenie kierowania działaniami wyłącznie do racji po-

szczególnych pozbawiałoby podmiot, z braku zwierzchniego kryterium, możliwo-

ści wyboru między nimi. Znaczy to, że tak jak teoretyczne ustalanie autorstwa 

działań każe różne działania przypisywać jednemu ja, tak samo praktyczne podej-

mowanie różnych działań – jeśli mają być one wolne – wymaga od ich podmiotu 

posiadania jednej, rzec by można, metaracji praktycznej, która byłaby odpowie-

dzią na pytanie, dlaczego i po co on różne racje szczegółowe akceptuje oraz spełnia 

nakazywane przez nie działania. Innymi słowy, jeśli podmiot działania jest samo-

wiedną jednością, to musi mieć też jedną metarację dla swoich różnych racjonal-

nych działań – musi dysponować odpowiedzią na pytanie, po co podejmuje 

wszystkie konkretne działania. Brak takiej odpowiedzi znaczyłby, że podmiot nie 

wie, po co działa – to zaś kwestionowałoby wolność oraz faktyczne autorstwo jego 

działań. Otóż twierdzę, że kiedy samowiedny podmiot zadaje sobie pytanie (lub 

inni mu je zadają), dlaczego i po co ponosi trud wszelkich podejmowanych dzia-

łań, to jakkolwiek swój faktyczny lub spodziewany „zysk” z owych działań by na-

zwał, w odpowiedzi tej musi wyjść na jaw idea szczęścia. Nie można bowiem dzia-

łać świadomie i racjonalnie, jeżeli działania nie umieści się myślowo wewnątrz ho-

ryzontu jakiegoś ostatecznego zadowolenia, które wobec wszystkich zamierzo-

nych działań stanowi zarówno ich primus motor, jak i projektowany ich owoc. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

159 

 

Ostateczność tego zadowolenia polega, oczywiście, na tym, że będąc sumarycz-

nym efektem wszelkich działań, samo nie jest instrumentem do niczego innego 

i wobec tego nie można wobec niego postawić sensownie pytania „po co?” (tę ce-

chę szczęścia Arystoteles nazywał samowystarczalnością). Ten horyzont zadowo-

lenia, którym opasane pozostaje wszelkie świadomie prowadzone działanie, jest 

właśnie szczęściem. 

Podsumowując, jedność samoświadomego ja wymaga, żeby zróżnicowana 

wielość jego działań miała u swoich podstaw jednoczący ją motyw, którego treść 

jest zarazem projektem sumarycznego zadowolenia jako spodziewanego efektu 

tych działań. Człowiekowi działającemu bez takiego motywu nie można bowiem 

przypisać atrybutów podmiotowości, takich jak samowiedza, racjonalność i wol-

ność. Ale wynika z tego, że w podmiocie posiadającym wymienione atrybuty musi 

także być obecny – w jakiejś modalności – atrybut szczęścia. Modalności tego atry-

butu są dwie: (a) realność, czyli pewien stopień szczęścia jako odczuwany fakt, 

który towarzyszy istnieniu podmiotu; (b) możliwość, która w perspektywie prak-

tycznej przybiera postać podmiotowego dążenia do szczęścia (a ściślej: dążenia do 

maksymalizacji posiadanego stopnia szczęścia, do odzyskiwania szczęścia chwi-

lowo utraconego oraz do zabezpieczania jego trwałości w rzadkich przypadkach 

osiągnięcia jego pełni). Obecność pierwszej modalności musimy przyjąć dlatego, 

że bez niej nie potrafimy odpowiedzieć na pytanie, dlaczego wolne podmioty kon-

tynuują swoje istnienie. Obecność modalności drugiej stanowi z kolei odpowiedź 

na pytanie, dlaczego podmioty kontynuują działanie. A skoro, jak się okazuje, nie 

można być podmiotem bez tych dwóch modalności, toteż uzasadnione jest twier-

dzenie, że składają się one na egzystencjał szczęścia, czyli na taki atrybut pod-

miotu, który jest nieodłączny od podmiotowego istnienia. 

 

 

2. Eutymia  jako rdzeń szczęścia 

 

Analiza wszystkich kwestii szczegółowych, jakie gromadzą się wokół pro-

blemu szczęścia, nie jest w artykule możliwa. Zgodnie z przewodnim wątkiem ar-

tykułu dalszy wywód ograniczę zatem do wyeksponowania tych aspektów szczę-

ścia, która mają ścisły związek z normatywnością. W objaśnianiu natury szczęścia 

największą trudność sprawia zazwyczaj empiryczna wielość i relatywność jego 

składników oraz śledzenie między nimi wzajemnych związków. Jeśli teoretyk wda 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

160 

 

się w ich analizę, to grozi mu utonięcie w bezmiarze tych szczęściogennych, ale 

zarazem nieintersubiektywnych czynników. Tymczasem dla filozoficznej teorii 

szczęścia owa wielość jego składników – wynikająca po prostu z faktu różnic mię-

dzy konkretnymi podmiotami – nie jest wcale najważniejsza, a jej katalogowanie 

nie wystarczy do odpowiedzi na pytanie, czym ten rodzaj zadowolenia, który jest 

szczęściem, różni się od innych rodzajów zadowolenia. Na pytanie to łatwiej jest 

znaleźć odpowiedź, jeśli uwagę skupi się na najbardziej ogólnych aspektach szczę-

ściach, czyli takich, które (a) są związane z jednością i integralnością podmiotu 

(z jego „istotą”) i dlatego (b) są powtarzalne w każdym podmiocie – szczęście 

wszak do wielości innych zadowoleń ma się tak samo, jak podmiot do wielości 

swoich składników i funkcji (każdy podmiot ma tylko jedno szczęście, gdyż sam 

jest jeden). Można wręcz stwierdzić, że pojęcie szczęścia jest po to, by w myśleniu 

podmiotu o samym sobie mogło zjednoczyć i zbilansować całość jego zadowoleń 

i przykrości, zarówno zaistniałych, jak i projektowanych – i żeby, jako taka jed-

ność, mogło stanowić kryterium dla harmonizowania rozmaitych celów7. 

Z racji tego, że podmiot jest bytem samoświadomym i samowiednym, jed-

nym z obiektów, który on nie tylko może, ale wręcz musi uwzględniać w swoim 

bilansie życia, jest on sam – i spośród obiektów wewnątrzświatowych jest to dla 

niego bodaj jedyny obiekt niewymienialny. Ponieważ w całości dostępnego mu 

spectrum przedmiotów jedynie on sam jest dla siebie konkretem niewymienial-

nym (poza przedmiotami, które nie są konkretami, takimi jak np. prawa świata 

realnego), toteż zadowolenie z siebie samego ma w jego szczęściu udział szcze-

gólny. Wyjątkowość siebie samego jako obiektu zadowolenia polega mianowicie 

na tym, że: (a) obiekt taki musi wystąpić w szczęściu każdego przedmiotu (jest 

– by tak rzec – jednostkowo uniwersalny); (b) nie można go wymienić na inny, 

lecz tylko w wąskich granicach zmodyfikować; (c) cała jego historia (od począt-

ków świadomego życia aż po domniemywalny i podlegający planowaniu horyzont 

jego przyszłości), musi być uwzględniana w szczęściodajnym bilansie – będąc 

                                                           
7 Na harmonizowanie wielości celów jako podstawową (wręcz jedyną) funkcję pojęcia szczęścia 

z naciskiem wskazuje np. Nicholas White. Por. Filozofia szczęścia. Od Platona do Skinnera, tłum. Marek 

Chojnacki (Kraków: Wydawnictwo WAM, 2008), 149–151. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

161 

 

wszak zadowoleniem także z diachronicznej całości  życia, szczęście musi obejmo-

wać zmienność warunków i efektów czasowego funkcjonowania podmiotu8. 

Siebie samego można wprawdzie oceniać (i być z siebie odpowiednio zado-

wolonym) pod różnymi względami – właściwie pod względem każdej spełnianej 

czynności i funkcji. Tego typu samooceny nie są jednak dla szczęścia ani zbyt efek-

tywne, ani zbyt wiążące, ponieważ do bycia dobrym w poszczególnych dziedzi-

nach podmiot może po prostu nie pretendować, albo, po próbach nieudanych, bez 

większej szkody może zmienić sferę swej działalności. Nikogo nie unieszczęśliwia 

fakt, że nie jest, dajmy na to, dobrym bokserem, jeżeli chce być dobrym poetą – ale 

nawet swoje nieudane próby poetyckie może z uśmiechem porzucić na rzecz in-

nych celów. Rzecz natomiast w tym, że nie może z uśmiechem porzucić bycia pod-

miotem, zaś całość swojego zadowolenia czerpać na przykład z sukcesów w kolek-

cjonerstwie znaczków pocztowych. Gdybyśmy nawet znaleźli takiego człowieka, 

to jego zadowolenia nie można byłoby nazwać szczęściem. 

Z powodu owej wyróżnionej pozycji siebie samego, trzeba wśród wszystkich 

składników szczęścia rozróżnić zadowolenie z własnej podmiotowości oraz całą 

resztę zadowoleń (i przykrości), które, z powodu ich możliwej zastępowalności, 

można nazwać akcydentalnymi (i których obiekty, w ramach tej akcydentalności, 

można dalej klasyfikować np. na własne osiągnięcia, innych ludzi i warunki oraz 

zdarzenia losowe). Ponieważ klasa zadowoleń akcydentalnych ma dla problemu 

normatywności znaczenie drugorzędne, to szczegółowa jej analiza nie jest tu ko-

nieczna, trzeba natomiast rozpatrzyć dokładniej stosunek do samego siebie, który 

zarówno dla szczęścia, jak i dla normatywności jest wręcz „punktem Archimede-

sowym”. Patrząc od strony ontogenezy człowieka, pierwszym materiałem dla 

kształtowania się idei szczęścia wydają się jego czynniki akcydentalne – na „szczę-

śliwe dzieciństwo” składają się wszak takie elementy, jak tzw. minimum socjalne 

(brak skrajnej biedy), poczucie bezpieczeństwa, grono przyjaznych osób i trochę 

                                                           
8 Można nawet stwierdzić, że pewnego rodzaju przezwyciężanie czasu stanowi o istocie szczęścia. 

Gdyby ludzkie życie nie było skazane na czasową rozciągłość, a co za tym idzie, zmienność, to idea szczę-

ścia do organizowania życia nie byłaby wcale potrzebna – wystarczyłoby zapewnienie sobie „przyjem-

nych chwil”. Tymczasem dlatego właśnie, że do natury przyjemności należy ich życiowa przemijalność 

(niemożliwość trwania przez całe życie) oraz określona przez psychologiczne reguły dynamika (przy-

jemność ponad miarę „przedłużana” staje się przykrością), konieczne jest selektywne „gospodarowanie” 

przyjemnościami w celu budowania i zabezpieczania zadowolenia życiowo trwałego, którym jest szczę-

ście. Czasowość też wymusza, niezbędną do budowania szczęścia, cnotę rozsądku praktycznego (frone-

sis) lub roztropności (prudentia), która w życiu bezczasowym także byłaby zbędna. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

162 

 

radości z codziennych zabaw. Ale nawet już w dzieciństwie szczęściodajny cha-

rakter wymienionych elementów możliwy jest dzięki czemuś głębszemu, 

co można określić jako wewnętrzna równowaga dziecka (spokój, beztroska?), za-

pewniana mu przez odpowiedni stosunek do niego jego bezpośrednich opieku-

nów (rodziców). Ponieważ dziecko nie posiada jeszcze wykształconej i stabilnej 

podmiotowości, toteż jego stosunek do samego siebie jest kształtowany przez in-

nych ludzi – przez rodziców i najbliższych wychowawców. Niemniej, właśnie ten 

stosunek – jego efekt w postaci wewnętrznego spokoju – jest niezbędnym warun-

kiem cieszenia się obiektami świata zewnętrznego. Krótko mówiąc, pomimo 

że podmiot powstający w dziecku pochodzi w znacznej mierze z zewnątrz (od in-

nych), w związku z czym dziecięca samowiedza jest jeszcze niewyraźna i rozmyta, 

to jednak od samoocennych komponentów tej samowiedzy zależy zadowolenie 

dziecka z przeżywanego świata. Natomiast wraz z wykształcaniem się dojrzałej 

i stabilnej podmiotowości u człowieka dorosłego punkt ciężkości składników 

szczęścia przesuwa się z czynników akcydentalnych w stronę zadowolenia z sa-

mego siebie. Można nawet stwierdzić, że podmiot dojrzały odznacza się samowie-

dzą o tym, że zadowolenie z samego siebie jest dla niego ważniejsze niż zadowo-

lenie z jakiegokolwiek obiektu zewnętrznego. Tylko bowiem dzięki takiej samo-

wiedzy podmiot może być autonomiczny w swej samosterowności – inaczej bo-

wiem atrakcje różnych światowych pokus i tendencje konformistyczne wygrywa-

łyby w nim permanentnie z jego samostanowieniem. 

Zadowolenie z siebie, o jakim tu mowa, jest wprawdzie bliskie Arystotele-

sowskiej eudajmonii  (zadowoleniu płynącemu z własnej doskonałości, polegają-

cej na działaniu bezbłędnie rozumnym), ale najbliższe jest chyba Demokrytejskiej 

eutymii. O tej drugiej bowiem (tłumaczonej jako „pogoda ducha”, „spokój du-

cha”, „harmonia duszy”, „równowaga wewnętrzna”, a nawet „spokój serca” lub 

„posłuszeństwo serca wobec rozumu”) można powiedzieć, że polega ona na zgod-

ności niższych funkcji duszy, takich jak uczucia i powodowane przez nie działania, 

z najwyższą funkcją duszy, czyli z rozumem – dlatego jest ona harmonią (brakiem 

rozłamu) wewnątrz ludzkiej subiektywności i tylko jej towarzyszy wewnętrzny 

spokój. Wedle ujęcia proponowanego tutaj, zadowolenie z własnej podmiotowo-

ści należy objaśniać za pomocą pojęć, które tłumaczą strukturę podmiotu prak-

tycznego. Najważniejsze zaś w tej strukturze (o czym była już mowa w III para-

grafie części I artykułu) są takie jej elementy, jak wolność w postaci samodetermi-

nacji oraz kierowanie się w działaniu racjami (racjonalność praktyczna) opartymi 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

163 

 

ostatecznie na pradecyzji. Ponieważ ta ostatnia oznacza afirmację istnienia siebie 

jako podmiotu, to pociąga za sobą również afirmację atrybutów podmiotowości. 

Prowadzi to do wniosku, że o ile ktoś jest samowiednym podmiotem sprawstwa, 

to dysponuje już afirmatywnym stosunkiem do własnych podmiotowych atrybu-

tów. W tym kontekście zadowolenie z własnej podmiotowości należy rozumieć 

jako zadowolenie z faktu, że prowadzone przez podmiot realne życie praktyczne 

wobec afirmowanej przez niego własnej autonomii i racjonalności praktycznej nie 

jest niezgodne, lecz stanowi ich konsekwentny przejaw i wierne świadectwo. 

Wówczas także zachodzi zgodność realnego działania z pierwotną wolą, która dla 

bycia podmiotem jest wręcz konstytutywna. 

Owa zgodność działań podmiotu z jego wolą bycia podmiotem była w dzie-

jach filozofii wielokrotnie i pod różnymi pojęciami przedstawiana jako najlepszy 

stan w życiu człowieka. Myślę, że na tym w istocie polegała wspomniana już De-

mokrytejska eutymia, zmuszony był ją uznać Kant pod postacią Selbstzufrieden-

heit, czyli jako zadowolenie z bycia rozumnym, a egzystencjaliści sławili ją pod 

mianem autentyczności. Nie od rzeczy będzie też zauważyć, że wymienione kon-

ceptualizacje najlepszego stanu człowieka (a z pewnymi zastrzeżeniami można do 

nich dołączyć jeszcze Arystotelesowską eudajmonię) powstawały w kontekstach 

myślenia, które nie dopuszczało istnienia wartości obiektywnych ani obiektywnej 

powinności. Ta zgodność zewnętrznego działania z wewnętrzną wolą bycia pod-

miotem we wszystkich wymienionych koncepcjach była pojmowana jako „me-

chanizm” samonagradzający się i samokarzący: jeśli człowiek osiąga i zachowuje 

ową zgodność, to uzyskuje też „nagrodę” w postaci wewnętrznego spokoju, jeżeli 

zaś panuje w nim niezgodność, to „karany” jest niepokojem, niezadowoleniem 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

164 

 

z siebie i poczuciem winy9. Bodaj najtrafniej i najobszerniej (acz w osobliwym ję-

zyku) mówi o tym Heideggerowska teoria sumienia10, będąca niewątpliwie rozwi-

nięciem Kierkegaardowskiego postulatu „wybierania siebie”. Choć nie wszystkie 

wymienione koncepcje mówiły wprost o szczęściu, to jednak przedstawianą zgod-

ność wewnętrzną eksponowały jako stan najwyższy, który nadaje spójność nor-

matywnym aktywnościom człowieka. 

W moim ujęciu pojmowana w przedstawiony sposób eutymia stanowi rdzeń 

szczęścia – w tym mianowicie znaczeniu, że: (a) jest minimum zadowolenia, bę-

dącym wystarczającym motywem do kontynuowania życia; (b) jest warunkiem 

tego, by zadowolenia akcydentalne (z obiektów zewnętrznych) mogły posiadany 

stopień szczęścia wzmagać; (c) brak eutymii powoduje kompensowanie go za po-

mocą kompulsywnego gromadzenia zadowoleń akcydentalnych, których suma 

nigdy jednak nie wypełni tego braku do końca – w świetle podmiotowej samowie-

dzy rekompensata pozostanie niewystarczająca; (d) eutymia zapewnia szczęściu 

stabilną trwałość, dzięki czemu czyni je względnie odpornym na chwiejne przyro-

sty i ubytki w sferze zadowoleń akcydentalnych. Eutymia jest dla podmiotu swego 

rodzaju „twierdzą wewnętrzną”, której przykrości nie naruszają, a przyjemności 

nie są jej budulcem, lecz jedynie uzupełniającym ornamentem („wisienką na tor-

cie”). Minimalne quantum przyjemności niezbędne do zadowolenia z życia jest 

bowiem zapewnione – jak trafnie podkreślał Epikur – przez, niezmącone rozter-

kami wewnętrznymi, świadome doznawanie „gołego” procesu życia. 

Reasumując, ponieważ chcenie bycia wolnym podmiotem konstytuuje i pod-

trzymuje tożsamość podmiotu praktycznego, toteż własne empiryczne pogwałca-

nie tej równie własnej woli podmiotu musi, poprzez wewnętrzny rozłam, naruszać 

                                                           
9 Ten ścisły, immanentny związek między odpowiednim działaniem (zwanym cnotą) a szczęściem 

trafnie ujął Baruch Spinoza (traktując go – niezbyt precyzyjnie – jako relację tożsamości): „Szczęśliwość 

nie jest nagrodą za cnotę, lecz cnotą samą, i cieszymy się nią nie dlatego, że powstrzymujemy żądzę, lecz 

odwrotnie, dlatego że się nią cieszymy, posiadamy możność powstrzymania żądz” [Etyka w porządku 

geometrycznym dowiedziona, tłum. Ignacy Myślicki (Warszawa: PWN, 1954), Cz. V, tw. 42, 1124]. Zda-

nie to, jak sądzę, należy interpretować następująco: ponieważ działanie zgodne z racjonalnością (cnota) 

automatycznie pociąga za sobą szczęście, toteż nasz zamysł dążenia do szczęścia uodparnia nas (w znacz-

nej mierze) na pokusy pragnień nieracjonalnych; jeśli więc w działaniu praktycznym konsekwentnie 

„trzymamy się” tego (opartego na samowiedzy) zamysłu, to nasze szczęście jest jakby tożsame z naszym 

działaniem, bo następuje samoczynnie – nie trzeba nań oczekiwać jak na nagrodę od obcej nam instancji. 

Oczywiście, działanie nieracjonalne (niecnotliwe) w taki sam automatyczny sposób pozbawia nas szczę-

ścia. 
10 Por. Martin Heidegger, Bycie i czas, tłum. Bogdan Baran (Warszawa: PWN, 1994), 380–423. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

165 

 

jego zadowolenie z siebie, z kolei praktyczna konsekwencja, czyli empiryczna 

wierność swej pierwotnej woli – przeciwnie – zachowując spójność podmiotu, jest 

warunkiem trwania tego zadowolenia. Zadowolenie to jest zarazem „kamieniem 

węgielnym” całości szczęścia, gdyż jego brak uniemożliwia zastąpienie go przez 

zadowolenia płynące z zewnątrz (akcydentalne) oraz – w  samowiedzy podmiotu 

– zakłóca spokojne i beztroskie delektowanie się nimi. Eutymia zatem, jeśli nawet 

nie jest całością szczęścia (wbrew Demokrytowi)11, to jednak stanowi najważniej-

szy i uniwersalny jego składnik. Wobec szczęścia jest ona warunkiem koniecznym 

w tym sensie, iż (a) już wystąpienie jej samej w podmiocie pozwala przypisać mu 

pewien stopień szczęścia, natomiast (b) zbiór zadowoleń podmiotu przy jej braku 

nie jest stanem szczęścia, lecz albo jego pozorami (przy niedostatecznej samowie-

dzy podmiotu), albo zbiorem przyjemności, które dopóty nie komponują się 

w stan szczęścia, dopóki brakuje im fundamentu w postaci eutymii. W Ewangelii 

– jeszcze jednym źródle idei eutymii – jest to wyrażone w sposób następujący: „cóż 

bowiem za korzyść odniesie człowiek, choćby cały świat zyskał, a na swej duszy 

szkodę poniósł?” (Mateusz, 16.26). 

 

 

3. Szczęście jako podstawa i efekt normatywności 

 

Po przedstawionych zarysach struktury normatywności oraz struktury 

szczęścia pozostaje wykazać ścisły związek obu tych dziedzin. Otóż wobec faktu, 

że pojęcie tzw. wartości obiektywnych czy też obiektywnych powinności stanowi 

contradictio in adiecto (czyli wobec faktu, że bezwarunkowe normy nie istnieją), 

uzasadnienie normatywności musi opierać się na pierwotnym chceniu podmiotu, 

a treść tego chcenia jest określona przez ideę szczęścia. Mówiąc ogólnie, sferę nor-

matywności podmiot powinien respektować dlatego, że ona jest warunkiem trwa-

nia jego szczęścia. Ponieważ jej treści pochodzą logicznie od jego chcenia bycia 

podmiotem, toteż (a) jej przestrzeganie daje mu zadowolenie z siebie jako pod-

miotu (czyli trwały rdzeń szczęścia w postaci eutymii), (b) zaś stosowanie się do 

                                                           
11 Jeśli szczęście uznaje się za pierwszą rację działań wszystkich, to nie można eutymii uznać za 

całość szczęścia, gdyż dążenia do zadowoleń akcydentalnych nie znajdą wtedy racji, i będziemy musieli 

uznać je za nieracjonalne i zbędne (jak w radykalizmie stoickim). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

166 

 

niej w życiu pozamoralnym – w którym chodzi o podwyższanie zadowolenia z ist-

nienia – umożliwia maksymalizowanie szczęścia za pomocą właściwie dobranych 

jego składników akcydentalnych. 

Dokładniej więc rzecz ujmując, w odniesieniu do sfery normatywnej idea 

szczęścia pełni funkcję racji w dwóch zasadniczych „miejscach” uzasadnienia tej 

sfery. Po pierwsze, szczęście – jako zadowolenie racjonalnego podmiotu z istnie-

nia siebie samego i świata – jest racją pradecyzji (oraz trwającym przez całe życie 

„zyskiem”, jaki człowiek dzięki pradecyzji posiada i o który się troszczy). Skoro 

zaś w pradecyzji człowiek afirmuje racjonalność i autonomię własnej podmioto-

wości, to szczęście, które jest racją ich afirmacji, zobowiązuje do respektowania 

przede wszystkim moralności (jako praktycznej racjonalności w działaniach mię-

dzyosobowych), ale także do stosowania racjonalności w szerszym polu działań 

pozamoralnych. Jeżeli więc podmiot pogwałca normatywność moralną, to, prak-

tycznie przecząc samemu sobie, traci eutymię – pozostają mu wtedy tylko akcy-

dentalne, zawsze niedostateczne, składniki szczęścia. Tylko w takim sensie można 

zaakceptować znane hasło „warto być uczciwym” oraz jego odwrotność: „nie 

warto ignorować moralności”. W praktyce moralnej idea szczęścia przybiera cha-

rakter racji negatywnej: wzgląd na nią zabrania  popełniania czynów niemoral-

nych – nakazuje nie naruszać normatywności (którą wszak samemu w pracedyzji 

nadało się ważność)12. Respekt dla moralności jest w istocie respektem dla własnej 

woli bycia podmiotem – a odpowiednio i konsekwentnie kultywowana idea euty-

mii chroni przed bolesną abdykacją z podmiotowego statusu. 

Drugim miejscem idei szczęścia, w którym ma ona charakter racji w uzasad-

nianiu normatywności, jest – jak już wspomniałem – sfera działań pozamoral-

nych. Tam, gdzie moje działania nie dosięgają innych podmiotów (w związku 

z czym nie jestem zobowiązany do kierowania się racjami moralnymi), norma-

tywnością pozostaje dla mnie, by tak rzec, racjonalna ekonomia w wyborze akcy-

dentalnych składników szczęścia. W tej sferze szczęście stanowi kryterium tzw. 

wysokości wartości: obiekt (przedmiot, zdarzenie lub działanie) jest tym bardziej 

wartościowy, im jego wkład w moje szczęście jest większy. Jeśli więc w sferze, 

o której tu mowa, racjonalną zasadą działania jest konserwacja i maksymalizacja 

szczęścia (bo innej być nie może), to zgodne z normatywnością są takie wybory, 

                                                           
12 W sferze moralności respekt dla idei szczęścia jest, jak się zdaje, analogiczny do respektu wobec 

własnego sumienia, które także nie tyle „podpowiada” czyny pozytywne, co raczej wstrzymuje nas od 

czynów złych: „nie czyń zła, bo stracisz spokój sumienia”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

167 

 

które, po pierwsze, stopnia szczęścia nie obniżają, a po drugie, stopień ten, o ile 

jest to w danej sytuacji możliwe, podwyższają. Tylko takie wybory są więc w tej 

sferze racjonalne. Idea szczęścia ma tutaj charakter racji pozytywnej, gdyż jako 

powinność wskazuje aktywne podejmowanie takich działań, które bądź zabezpie-

czają trwanie aktualnego stopnia szczęścia, bądź stopień ten wzmagają. Jeśli w ży-

ciu pozamoralnym ktoś nie przestrzegałby zarysowanych tu reguł racjonalności 

praktycznej i miast podwyższać, obniżałby swymi działaniami stopień swojego 

szczęścia, to jego działania byłyby nie takie, jakie być powinny (niezgodne z nor-

matywnością pozamoralną). Warto zastrzec, że pozytywność racji nakazującej 

maksymalizację szczęścia nie oznacza bynajmniej, że jej konsekwencją ma być ja-

kiś nadmierny i ekspansywny aktywizm. Działaniami maksymalizującym i szczę-

ście, obok zdobywania niezbędnych przedmiotów zewnętrznych, mogą, a nawet 

muszą, być również działania przeprowadzane na samym sobie, takie jak samo-

kształcenie, ćwiczenie charakteru, aktywne pogłębianie samowiedzy czy wypraco-

wywanie optymalnej postawy wobec życia, czyli tego typu działania, które zbior-

czo można określić jako doskonalenie wewnętrzne. 

Przedstawiając ideę szczęścia w roli „racji dla (konstytuującej normatyw-

ność) pradecyzji”, pozostaje na koniec wyjaśnić, w jakim sensie jest ona racją. 

Żeby uzyskała logiczną postać racji, trzeba, rzecz jasna, przedstawić ją w formie 

sądu. Jest on następujący: istnienie (tzn. uczestnictwo w rzeczywistości) daje mi 

(tzn. samookreślającemu się podmiotowi) szczęście (tzn. zadowolenie z dostępnej 

mi całości mojego istnienia). Ujmując to dla wygody w skrócie: istnienie mnie za-

dowala (w takim przynajmniej stopniu, że nie preferuję rezygnacji z niego). Otóż 

taki autorefleksyjny sąd jest – by tak rzec – myślową podstawą dla pierwszego sądu 

aksjologicznego, którego najprostsza postać jest taka: istnienie jest wartościowo-

ścią (cennością). Ten treściowo najuboższy sąd można dokładniej rozwinąć do-

piero po rozpoznaniu ontologicznych zależności między konkretami istniejącymi 

– a szczególnie idzie tu o zależność istnienia mnie jako podmiotu od (a) istnienia 

całej rzeczywistości oraz (b) istnienia innych podmiotów. Skoro bowiem nie mogę 

istnieć bez rzeczywistości, to nie mogę (na podstawie racji, iż moje istnienie daje 

mi zadowolenie) uznać wartości istnienia mojego bez uznania wartościowości ist-

nienia świata. Podobnie dotyczy to istnienia innych podmiotów (co, jak wspomi-

nałem, funduje uznanie moralności). Najważniejsze jednak w tym pierwszym są-

dzie aksjologicznym (w sądzie: istnienie jest wartościowością) jest to, że stanowi 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

168 

 

on pierwszą przesłankę dla innych wnioskowań aksjologicznych oraz aksjolo-

giczną rację dla wszystkich wartości. 

Należy podkreślić, że relacja między sądem „istnienie mnie zadowala” a są-

dem (aksjologicznym) „istnienie jest wartościowością”, nie jest relacją wynikania 

logicznego. Z sądu deskryptywnego, że „X mnie zadowala”, nie wynika sąd aksjo-

logiczny, że „X jest wartościowy”. Pierwszy sąd jest, jak to nazwałem, podstawą 

myślową sądu drugiego w nieco osobliwym sensie. Trzeba przede wszystkim zau-

ważyć, że żaden z tych sądów nie dotyczy faktów przyrodniczych. Nawet stwier-

dzane w autorefleksji zadowolenie z istnienia nie jest takim faktem, gdyż – jako 

wymagające syntetycznej „pracy” samowiedzy – nie jest niezależne od samoświa-

domości (nie występuje w przyrodzie). Warunkiem wystąpienia takiego zadowo-

lenia jest wyższa forma świadomości: pojęciowa i refleksyjna, czyli taka, która 

umożliwia człowiekowi wolność od faktów. Pomimo że zadowolenie to nie jest 

faktem przyrody, sąd o nim jest jednak, jak się zdaje, deskryptywny – i dlatego sąd 

aksjologiczny nie jest od niego zależny w sensie logicznym. 

Będąc, na mocy posiadania samoświadomości, bytem wolnym, podmiot 

zmuszony jest wobec istnienia oraz swojego zadowolenia z istnienia podjąć pier-

wotną decyzję, która dotyczy alternatywy: czy istnienie kontynuować, czy nie? 

Otóż wymieniony pierwszy sąd aksjologiczny, czyli sąd, że istnienie jest warto-

ściowością, jest właśnie wytworem pradecyzji – jego źródłem nie są fakty, lecz 

wolność. Z tego też powodu sformułowanie i podtrzymywanie tego sądu nie po-

pada w błąd naturalistyczny. Znaczy to, że pomiędzy deskryptywnym sądem o za-

dowoleniu a aksjologicznym sądem afirmującym istnienie tkwi pradecyzja. Żeby 

jednak nie była ona aktem najzupełniej irracjonalnym (czymś w rodzaju rezultatu 

rzutu kostką), czyli żeby była decyzją sensu stricte, podmiot musi potrafić odpo-

wiedzieć na pytanie, dlaczego ją podjął. I właśnie sąd o własnym zadowoleniu 

z istnienia jest taką – jedyną sensowną, jak twierdzę – odpowiedzią, która tę decy-

zję uwalnia od bezpodstawności. 

Konstatację zadowolenia z istnienia można zatem uznać za rację pradecyzji 

nie dlatego, że treść pradecyzji z konstatcji tej logicznie wynika, lecz dlatego, że de-

cyzja przeciwna nie posiada uzasadnienia. Nie istnieje bowiem racja, dla której – 

wobec konstatacji o zadowoleniu z istnienia – nie miałbym siłą decyzji uznać ist-

nienia za wartościowość. Innymi słowy, skoro istnienie mnie zadowala, to mojej 

decyzji o kontynuowaniu istnienia (czyli decyzji dekretującej wartościowość ist-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

169 

 

nienia) – przy braku racji przeciwnej – nie można zarzucić niesłuszności (niera-

cjonalności). Właśnie w takim, i tylko w takim, sensie szczęście jest racją pradecy-

zji. 

Reguła, wedle której zadowolenie jest wystarczającą podstawą dla decyzji 

o uznaniu przedmiotu tego zadowolenia za wartościowy jest regułą obowiązującą 

w całym obszarze rozumowania praktycznego, z tym jednak ważnym zastrzeże-

niem, iż jest ona słuszna wyłącznie wtedy, gdy nie istnieją przeciwne racje prak-

tyczne, zabraniające realizacji poszczególnego zadowolenia czy pragnienia. Za-

zwyczaj takie kontrracje istnieją – i dlatego w codziennej, zróżnicowanej sferze 

życia praktycznego niesłuszna jest reguła orzekająca, iż każdy przedmiot zadowo-

lenia jest wartościowy. W istocie tylko ten przedmiot zadowolenia jest warto-

ściowy, któremu nie przeczy racjonalność praktyczna, a to znaczy taki, co do któ-

rego decyzja o jego osiąganiu nie znajduje racji przeciwnej. Konieczność opierania 

racji praktycznych na pochodzących spoza rozumu zadowoleniach czy pragnie-

niach bierze się stąd, że racjonalność praktyczna jest czysto formalna, w związku 

z czym nie jest zdolna do wskazania aksjologicznej treści. I chociaż nie może być 

wartościowe coś, co nie uzyskuje legitymizacji przez tę racjonalność, to jednak ona 

sama musi swoje treściowe przesłanki czerpać spoza siebie – jej rolą jest elimino-

wanie sprzeczności wśród przedmiotów faktycznych pragnień oraz wykluczanie 

spośród nich przedmiotów fikcyjnych (realnie niemożliwych). To wszystko ozna-

cza, że pragnienie, przeciwko któremu rozum nie znajduje żadnej kontrracji, 

samo staje się racją praktyczną. 

Otóż takim właśnie pragnieniem – i to absolutnie podstawowym – jest dąże-

nie do utrwalenia i maksymalizacji szczęścia. Ponieważ dla tego podstawowego 

dążenia nie istnieją racje przeciwne, toteż ono samo jest racją: najpierw racją dla 

pradecyzji, a następnie, za pośrednictwem treści pradecyzji (w sposób, który wcze-

śniej scharakteryzowałem), racją dla respektowania całej normatywności. 

 

 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

170 

 

Bibliografia 
 

Arystoteles. Etyka Nikomachejska. Tłum. Daniela Gromska. Warszawa: PWN, 2012. 

Biblia Tysiąclecia. 

Brożek, Anna, Bartosz Brożek, Jerzy Stelmach. Fenomen normatywności. Kraków: Copernicus 

Center Press, 2013. 

Duchliński, Piotr. „Normatywność – jej źródła i sposoby jej badania. Analiza metateoretyczna”. 

W: Piotr Duchliński, Andrzej Kobyliński, Ryszard Moń, Ewa Podrez. O normatywności 

w etyce, 17–61. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2015. 

Heidegger, Martin. Bycie i czas. Tłum. Bogdan Baran. Warszawa: PWN, 1994. 

Ingarden, Roman. Wykłady z etyki. Warszawa: PWN, 1989. 

Kant Immanuel. Krytyka czystego rozumu. Tłum. Roman Ingarden. Warszawa: PWN, 1986. 

Kant Immanuel. Krytyka praktycznego rozumu. Tłum. Jerzy Gałecki. Warszawa: PWN, 1984. 

Kant, Immanuel. Uzasadnienie metafizyki moralności. Tłum. Mścisław Wartenberg. War-

szawa: PWN, 1984. 

Kopciuch, Leszek. Wolność a wartości. Max Scheler, Nicolai Hartmann, Dietrich von Hilde-

brand, Hans Reiner. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2010. 

Korsgaard, Christine Marion. Sources of Normativity. New York: Cambridge University Press, 

1996. 

Kramer, Hans. Etyka integralna. Tłum. Marcin Poręba. Toruń: Wydawnictwo Rolewski, 2004. 

Nagel, Thomas. Widok znikąd. Tłum. Cezary Cieślińsk. Warszawa: Fundacja Aletheia, 1997. 

Niemczuk, Andrzej. „Aksjologiczne uzasadnienie etyki”. W: Andrzej Niemczuk. Filozofia prak-

tyczna. Studia i szkice, 239–270. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016. 

Niemczuk, Andrzej. „Błąd teoretyzmu w aksjologii”. W: Andrzej Niemczuk. Filozofia prak-

tyczna. Studia i szkice, 13–45. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016. 

Niemczuk, Andrzej. Filozofia dobra przed powstaniem aksjologii. Lublin: Wydawnictwo 

UMCS, 1994. 

Niemczuk, Andrzej. „Kolista struktura praktyki. Rozważania metapraktyczne”. W: Andrzej 

Niemczuk. Filozofia praktyczna. Studia i szkice, 125–147. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 

2016. 

Niemczuk, Andrzej. „O poznaniu wartości”. W: Andrzej Niemczuk. Filozofia praktyczna. Stu-

dia i szkice, 71–74. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2016. 

Niemczuk, Andrzej. „Practical Rationality – its Nature and Operation”. Studia Humana 8, 

nr 2 (2019): 55–68. 

Niemczuk, Andrzej. Traktat o złu. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 2013. 

Prichard, Harold Arthur. „Does Moral Philosphy Rest on a Mistake?”. Mind 1912, nr 21: 487–

499. 

Rawls, John. Teoria sprawiedliwości. Tłum. Maciej Panufnik, Jarosław Pasek, Adam Romaniuk. 

Warszawa: PWN, 1994. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

171 

 

Spaemann, Robert. Szczęście a życzliwość. Esej o etyce. Tłum. Jarosław Merecki. Lublin: Redak-

cja Wydawnictw KUL, 1997. 

Spinoza, Baruch. Etyka w porządku geometrycznym dowiedziona. Tłum. Ignacy Myślicki. War-

szawa: PWN, 1954. 

Stoiński, Andrzej. „Wybrane wątki krytyki utylitaryzmu”. Humanistyka i Przyrodoznawstwo 

2014, nr 20: 369–383. 

Szubert, Tomasz. Szczęście i jego determinanty ekonomiczne. Warszawa: Wydawnictwo Ce-

DeWu, 2019. 

Tatarkiewicz, Władysław. O szczęściu. Warszawa: PWN, 1985. 

Tugendhat, Ernst. Wykłady o etyce. Tłum. Janusz Sidorek. Warszawa: Oficyna Naukowa, 2004. 

White, Nicholas. Filozofia szczęścia. Od Platona do Skinnera. Tłum. Marek Chojnacki. Kraków: 

Wydawnictwo WAM, 2008. 

Williams Bernard. „Osoby, charakter i moralność”. Tłum. Tadeusz Baszniak. W: Bernard Wil-

liams. Ile wolności powinna mieć wola? I inne eseje z filozofii moralnej, 239–244. War-

szawa: Fundacja Aletheia, 1999. 

 

 

 

 

Summary 

 

Happiness in the Structure of Normativity (part II – Happiness) 

 

The main presumption in ethics before Kant was that in pursuit of his activities, man 

should strive first and foremost at making himself happy. Subsequently to Kant’s argument 

contravening the notion of man’s duty to promote one’s own happiness and his theory of 

naturalistic fallacy, contemporary theories of normativity (except utilitarianism) are based on 

the premise of separating normativity from happiness. Arguments are presented in this paper in 

support of   critical statements that (a), without reference to happiness, normativity cannot be 

satisfactorily explained nor justified and (b), that the utilitarian concept of happiness cannot 

justify normativity. The author gives an outline of the normativity structure and ponders why 

normativity should be respected. He presents a concept of happiness which does not exclude 

normativity but provides the necessary justification for it. After identifying the concept of 

happiness, its core is described as euthymia, understood as stable satisfaction with being a 

subject. The author concludes that   happiness and normativity are complimentary.  

 

Keywords: normativity, happiness, practical subject, practical philosophy 

 

 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03



Andrzej Niemczuk, Szczęście w strukturze normatywności… 

 

172 

 

Zusammenfassung 

 

Das Glück in der Struktur der Normativität (Teil II - das Glück) 

 

Die vorkantianische Ethik war auf dem Schema aufgebaut, dem zufolge der Mensch in 

seiner praktischen Tätigkeit das machen sollte, was ihn glücklich macht. Der Streit betraf nur 

die Natur des Glücks und die Natur des Menschen. Die Kantianische Beanstandung der Pflicht-

begründung mittels der Rückgriffe auf das Glück und die Theorie des naturalistischen Fehlers 

verursachten, dass sich die gegenwärtigen Theorien der Normativität (abgesehen von dem Uti-

litarismus) auf dem Grundsatz der Trennung von Normativität und Glück stützen, was die Ver-

drängung der Glücksproblematik aus der praktischen Philosophie nach sich zieht. Den Aus-

gangspunkt des Beitrags bildet die Argumentation zugunsten folgender kritischer Behauptun-

gen: a) die Normativität kann ohne den Rückgriff auf das Glück weder ausreichend erklärt noch 

begründet werden; b) das utilitaristische Glückskonzept eignet sich nicht zur Begründung der 

Normativität. Der erste Teil des Artikels wird durch den Umriss der Normativitätsstruktur ab-

gerundet, wobei eine Antwort auf die Frage: Warum soll ich die Normativität respektieren? 

vorgeschlagen wird. Der zweite Teil des Artikels präsentiert ein solches Glückskonzept, das die 

Normativität nicht ausschließt, sondern für sie eine unentbehrliche Begründung bildet. Nach 

der Identifizierung des Designats des Glücksbegriffs wird sein Kern in Form von Euthymie cha-

rakterisiert, die als eine stabile Zufriedenheit mit der Tatsache des Subjektseins verstanden wird. 

Das Ganze schließt die Argumentation ab, die die Komplementarität von Glück und Normati-

vität zeigt. 

 

Schlüsselworte: Normativität, Glück, praktisches Subjekt, praktische Philosophie 

 

 

Information about Author: 

 

ANDRZEJ NIEMCZUK, habilitated doctor, associate professor, Institute of Philosophy, Faculty 

of Sociology and History, University of Rzeszów; address for correspondence: al. T. Rejtana 16 C, 35-

959 Rzeszów, Poland; e-mail: aniemczuk@ur.edu.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 11:27:03

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

