
  

 

5 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 31 (2021) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2021.31.5-22 

 

Obiektywne, czyli jakie? Uwagi dotyczące  

wieloznaczności pojęcia obiektywności wartości 

 

 Antoni Płoszczyniec1 
 https://orcid.org/0000-0002-9111-9773 

 

Celem artykułu jest problematyzacja kwestii: na czym polega ontyczna obiektywność war-

tości? Stosując metodę deskryptywną oraz metody analityczne, autor tekstu konfrontuje różne 

znaczenia wyrazu „obiektywny”, które mogłoby przysługiwać wartościom rozumianym jako 

atrybuty konkretnych przedmiotów. Często jedna i ta sama rzecz lub cecha może być określana 

jako obiektywna lub subiektywna (np. przyjemność, która jako doznanie psychiczne jest natury 

subiektywnej, ale jednocześnie istnieje efektywnie i niezależnie od woli), co prowadzi do zbęd-

nych paradoksów. W tekście są analizowane wybrane przypadki; zakończenie zawiera propo-

zycję uporządkowania pojęcia obiektywności wartości. 

 

Słowa kluczowe: Roman Ingarden, Nicolai Hartmann, obiektywizm, wartości, realizm 

etyczny, obiektywność, subiektywizm, relatywizm, aksjologia

 

 

Uwagi wstępne 

 

Celem, jaki stawia sobie autor, nie jest rozstrzygnięcie wybranych kwestii 

dotyczących obiektywności wartości. Zamiar jest dużo skromniejszy, ponieważ 

polega na opisie i analizie poszczególnych trudności wyrastających z wieloznacz-

ności pojęcia obiektywności wartości (tj. takiego pojęcia „obiektywny”, które 

                                                           
ANTONI PŁOSZCZYNIEC, dr, Uniwersytet Pedagogiczny im. Komisji Edukacji Narodowej w 

Krakowie; adres do korespondencji: ul. Podchorążych 2, 30-084 Kraków; e-mail:                                                      

antoni.ploszczyniec@up.krakow.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

6 

 

można sensownie orzekać1 względem wartości). Odrzuca się zatem a limine 

wszystkie znaczenia pojęcia obiektywności, których orzekanie względem wartości 

byłoby równie bezsensowne jak przypisywanie myślom takich cech, jak „beżowa” 

lub „kwadratowa” (np. „obiektywna” w sensie „wolna od uprzedzeń” może być 

ludzka postawa, ale nie wartość). W pracy zastosowano metodę deskryptywną 

oraz metody analizy problemowej, pojęciowej i językowej. Niniejsze dociekania 

mają przede wszystkim charakter ontoaksjologiczny, ponieważ głównym przed-

miotem dociekań jest obiektywność rozumiana w sposób ontyczny. 

Wydaje się, że choć te rozważania dalekie są od szukania „ostatecznych kon-

kluzji”, nie tracą filozoficznej doniosłości. W filozofii bowiem postęp osiąga się 

również wtedy, gdy mimo niemożności rozwiązania trudności jesteśmy w stanie 

wskazać, na czym polega natura tej trudności, jakie są jej źródła lub ewentualnie 

jakie rysują się możliwe rozwiązania problemu. Stąd charakter niniejszego tekstu 

należy określić jako problemowy oraz (przynajmniej częściowo) metafizyczny 

w znaczeniu nadanym temu terminowi przez Nicolaia Hartmanna: 

 
My, współcześni, zupełnie oduczyliśmy się Arystotelesowskiej sztuki dyskutowania 

problemów bez rozwiązywania ich za wszelką cenę, owej wielkiej sztuki a p o r e -

t y k i , która niegdyś panowała we wszystkich dziedzinach filozofii. Trzeba się jej od 

początku rzetelnie nauczyć. Ona jest tą naturalną, jedyną nakazaną drogą. […] Jeśli 

zważy się nadto, że wszystkie prawdziwe problemy filozoficzne – także całkiem kon-

kretne, jak problem poznania, nie zaś te szturmujące niebo – w ostatecznej instancji 

są metafizyczne i w ogóle nie można ich rozważać inaczej niż na podstawie kry-

tyczno-aporetycznej świadomości ich metafizycznej treści, to być może stanie się 

jasne, jakie znaczenie dla podstaw filozofii musi zyskać postawienie we właściwym 

świetle i dokładne uchwycenie pojęcia »metafizyki krytycznej«2. 

 

W zakończeniu tekstu znajdzie się propozycja podziału poszczególnych po-

jęć „obiektywności wartości”; podział ten może stanowić użyteczne narzędzie do 

dalszych analiz aksjologicznych. Nawet jeśli pewne problemy filozoficzne nie są 

rozstrzygalne, to dyscyplina myśli wydaje się być cenna. Między innymi dlatego, 

                                                           
1 Przyjmuje się tu, że jeśli można sensownie przypisać cechę c względem przedmiotu P, to 

zdanie typu „P jest c” może być prawdziwe lub fałszywe. 
2 Nicolai Hartmann, Zarys metafizyki poznania, przeł. Ewa Drzazgowska, Paweł Piszcza-

towski (Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN, 2007), 9. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

7 

 

że dzięki stosowaniu pewnych dystynkcji pojęciowych, mających na celu niemie-

szanie poszczególnych znaczeń ze sobą, można uniknąć wielu niepotrzebnych 

sporów, które swoje źródła mają wyłącznie w nieporozumieniach co do stosowa-

nych wyrazów. 

 

 

Uwaga historyczna o radykalnej zmianie  znaczeniowej „obiektywności” 

 

Gdyby w sposób najogólniejszy i zgodny z najbardziej potocznymi intui-

cjami wyrazić sposób rozumienia wyrazu „obiektywność”, należałoby powiedzieć, 

że jest to cecha czegoś, co jest w jakiś sposób niezależne od podmiotu (resp. umy-

słu). Większość filozoficznych sposobów rozumienia „obiektywności” w taki lub 

inny sposób odnosi się do wyżej wyartykułowanego znaczenia. Zanim się przej-

dzie do analizy współczesnych sposobów rozumienia obiektywności (oraz do pro-

blemów z tym związanych), należy zwrócić uwagę, że kilkaset lat temu przymiot-

nik „obiektywny” był interpretowany zasadniczo na odwrót niż dzisiaj. Ta oko-

liczność jest pouczająca w kontekście celów niniejszych dociekań. 

Na sposób rozumienia „obiektywności” zupełnie różny od współczesnego 

napotykamy już u Dunsa Szkota3. Według Giorgio Pini, termin „obiekt” u Dunsa 

Szkota oznaczał, z grubsza mówiąc, rzecz ujętą przez akt poznawczy jako rozpa-

trywaną w odniesieniu do specyficznego opisu, zgodnie z którym dana rzecz zo-

stała ujęta4. Coś, co istnieje jako ujęte aktem poznawczym w taki a taki sposób, 

posiada esse obiectivum. Ens obiectivum posiada esse w intelekcie, ponieważ bez 

aktu ujęcia przez podmiot nie byłoby przedmiotu ujmowanego. Wspólnym mo-

tywem filozofii scholastycznej było odróżnianie tego, co istnieje (tylko) przedmio-

towo, od tego, co ma esse actuale (egzystencję), oraz traktowanie tego, co istnieje 

przedmiotowo, jako istniejącego wobec intelektu. To natomiast – przynajmniej 

                                                           
3 Roman Ingarden, „Rozważania dotyczące zagadnienia obiektywności”, przeł. Danuta 

Gierulanka, w: Roman Ingarden, U podstaw teorii poznania. Część pierwsza (Warszawa: PWN, 

1971), 452. 
4 Giorgio Pini, „Scotus on the Objects of Cognitive Acts”, Franciscan Studies 2008, nr 66, 

John Duns Scotus Doctor Subtilis. In Memoriam 1308-2008: 284. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

8 

 

do pewnego stopnia – pozwala za Romanem Ingardenem utożsamić „byt przed-

miotowy” w znaczeniu nadanym przez scholastyków z przedmiotem intencjonal-

nym aktu domniemania5. 

Nie inaczej było w filozofii nowożytnej. W Odpowiedziach na zarzuty pierw-

sze René Descartes precyzował znaczenie terminu „idea”: „idea jest to sama rzecz 

pomyślana, o ile jest obiektywnie w intelekcie”6. Z kolei wyrażenie „istnienie 

obiektywne” nie oznacza niczego innego jak sposób istnienia swoisty dla rzeczy 

w intelekcie: „do tego stopnia, że idea słońca to samo słońce istniejące w intelek-

cie, wprawdzie nie formalnie jak na niebie, lecz obiektywnie, czyli w taki sposób, 

w jaki zwykły przedmioty istnieć w intelekcie”7. Słońce na niebie posiada esse for-

male, natomiast obiektywna rzeczywistość idei jest bytowością rzeczy reprezen-

towanej przez ideę. Zdania „słońce posiada obiektywne istnienie w moim umyśle” 

oraz „mam ideę słońca” znaczą to samo. Kartezjusz wyraźnie podkreśla, że to, co 

ma charakter przedmiotowy, jest zależne od podmiotu reprezentującego. Jest to 

motyw charakterystyczny także dla filozofii Benedykta Spinozy. Leszek Kołakow-

ski twierdzi, że wyraz „objectum” (przedmiot) „w terminologii Spinozy (jak 

zresztą w scholastycznej) oznacza »przedmiot poznania«; rzecz może być na-

zwana »przedmiotem« o ile jest ujęta aktem poznawczym, a więc jest przedmio-

tem tylko ze względu na pewien podmiot (por. subjectum)”8. 

Bliższa analiza terminologii metafizyki resp. ontologii scholastycznej i nowo-

żytnej odwodziłaby od realizacji celów artykułu, dlatego wyżej wybrane przykłady 

są wystarczające. Jak jednak zostanie pokazane w dalszych stronach niniejszego 

tekstu, można spójnie mówić o obiektywnym istnieniu czegoś w umyśle w zgo-

dzie ze współczesnym sposobem rozumienia obiektywności. 

 

 

 

                                                           
5 Ingarden, „Rozważania”, 452. 
6 René Descartes, „Zarzuty uczonych mężów i odpowiedzi autora”, przeł. Stefan Swieżaw-

ski, w: René Descartes, Medytacje o pierwszej filozofii. Zarzuty uczonych mężów i odpowiedzi 

autora. Rozmowa z Burmanem, przeł. Maria i Kazimierz Ajdukiewiczowie, Stefan Swieżawski, 

Izydora Dąmbska (Kęty: ANTYK, 2001), 112. 
7 Tamże, 113. 
8 Leszek Kołakowski, „Uwagi o przekładzie”, w: Benedykt de Spinoza, Etyka w porządku 

geometrycznym dowiedziona, przeł. Ignacy Myślicki (Warszawa: PWN, 1954), LXIII. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

9 

 

Obiektywność jako temat dociekań aksjologicznych 

 

Zagadnienie obiektywności w aksjologii nie dotyczy wyłącznie kwestii, czy 

wartości istnieją w sposób obiektywny. Wartości, rzecz jasna, są głównym przed-

miotem dociekań aksjologii (rozumianej jako ogólna filozoficzna teoria wartości), 

ale nie jedynym, ponieważ z wartościami w istotny sposób wiążą się, między in-

nymi, nosiciele wartości, poznanie aksjologiczne i postawy aksjologiczne. Jest to 

okoliczność znacząca z uwagi na to, że poszerza potencjalny obszar dociekań me-

tafizycznych (w znaczeniu Hartmannowskim). 

Jeżeli pojęcie „wartość” rozumieć in concreto, jako „coś”, co w taki lub inny 

sposób „przysługuje” czemuś innemu lub przysługiwać może, to wartość in con-

creto jest zawsze wartością „czegoś”9 (w odróżnieniu od idei wartości, która ex 

definitione nie jest wartością, lecz ideą). Oznacza to, że pojęcie wartości z istoty 

odnosi się do pojęcia „rzeczy”10, które mogą być nosicielami wartości. Względem 

potencjalnych nosicieli wartości może wyłonić się ontologiczna kwestia relacji 

między obiektywnym resp. nie-obiektywnym sposobem istnienia nosicieli warto-

ści a statusem bytowym samych wartości. Zapytać można między innymi o to, czy 

modus existendi wartości jest uwarunkowany przez modus existendi rzeczy zdol-

nej nabrać wartościowego charakteru, a jeśli tak, to czy można owe zależności wy-

artykułować w formie praw ontologicznych. Przykładowo: jeżeli przedmiot este-

tyczny jest – jak twierdzi Ingarden – przedmiotem intencjonalnym, to czy wartość 

estetyczna owego przedmiotu nie może być „obiektywna”? Inne zagadnienie do-

tyczy tego, czy zachodzi tak zwane „realizowanie wartości”, a jeśli tak, to w jaki 

sposób się dokonuje i jaka jest jego istota? 

Wiele aksjologicznych problemów związanych z obiektywnością dotyczy 

epistemologii wartości. Nie ma wśród filozofów powszechnej zgody co do kwestii, 

czy człowiek potrafi wartościować w sposób „obiektywny”, resp. czy człowiek 

może formułować obiektywne sądy o wartościach. Nie ma również powszechnej 

                                                           
9 Roman Ingarden, „Czego nie wiemy o wartościach”, w: Roman Ingarden, Przeżycie 

– dzieło – wartość (Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1966), 92. 
10 Wyraz „rzecz” nie jest użyty jako termin ścisły, ponieważ nie można a priori wykluczyć, 

że poza rzeczami sensu stricto wartościowe mogą być zdarzenia, procesy lub akty (np. woli). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

10 

 

zgody co do kwestii, czy w ogóle można sensownie mówić o „obiektywnych” są-

dach o wartościach, nawet jeśli człowiek byłby niezdolny do ich formułowania11. 

Można również pytać o kwestię relacji między sposobem istnienia wartości 

a obiektywnością sądów o nich: jeżeli bowiem jakaś wartość (resp. wszystkie war-

tości) istnieje „subiektywnie”, to czy oznacza to, że sądy o niej nie mogą być 

„obiektywne”12? Kolejny problem: czy można obiektywnie poznawać wartości, 

a jeśli tak, to w jaki sposób? Jaki w ogóle jest sens „obiektywności” poznania war-

tości i na czym miałaby polegać? W szczególności, czy uczucia, potocznie koja-

rzone ze sferą subiektywną, pozwalają – jak sugerują fenomenologowie – na 

„obiektywne” poznawanie wartości? Do powyższych kwestii dołączają się zagad-

nienia z zakresu metodologii i metodyki poznawania wartości: czy obiektywność 

poznawania wartości jest stopniowalna, a jeśli tak, to w jaki sposób możemy uczy-

nić nasze poznanie obiektywniejszym? 

Pokrewne problemy aksjologiczne dotyczą postaw. Przykładowo: czy moż-

liwe jest zajmowanie „obiektywnej” postawy wobec wartości? Czy obiektywność 

takiej postawy jest stopniowalna i czy można ją sobie wypracować? A w szczegól-

ności: czy zajęcie „obiektywnej” postawy stanowi jakiś warunek poznawania war-

tości lub czegoś bardziej fundamentalnego, np. „otwarcia się” na świat wartości? 

Można wreszcie pytać o to, czy posiadanie „obiektywnej” (resp. „obiektywistycz-

nej”) postawy wobec wartości samo nie jest czymś aksjologicznie nacechowanym, 

np. cnotą13. 

                                                           
11 Z faktu, że żaden konkretny podmiot ludzki nie może i nie będzie mógł formułować 

obiektywnych sądów o wartości, nie wynika, że takie sądy są z konieczności niemożliwe. Takie 

sądy mogą być nieosiągalne dla rodzaju ludzkiego, a jednocześnie być osiągalne np. dla Boga 

lub dla tzw. „idealnego obserwatora”. Sądy poszczególnych ludzi mogłyby w mniejszym lub 

większym stopniu zbliżać się do nieosiągalnej dla nich (pełni) obiektywności, co mogłoby sta-

nowić kryterium ważności lub wiarygodności poznania aksjologicznego. 
12 Wydaje się, że z samej okoliczności, że jakaś wartość X ma subiektywną naturę, jeszcze 

nie wynika, że sąd o X  jest „subiektywny” w ogóle – tak samo jak zdanie o czysto subiektywnych 

stanach rzeczy (jak „mam złe samopoczucie” albo „czuję nienawiść wobec tego filmu”) z punktu 

widzenia logiki stanowi albo prawdę, albo fałsz. 
13 „Przedmiotowość, która jest cnotą: rzeczami się interesować dla nich samych i rzeczy 

sądzić same w sobie, nie zaś ze względu na ich jakikolwiek do nas stosunek” – Henryk Elzenberg, 

Kłopot z istnieniem. Aforyzmy w porządku czasu (Kraków: Znak, 1994), 61. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

11 

 

Gdy mowa o „obiektywizmie” w kontekście aksjologii, zazwyczaj jednak in-

terpretuje się go w kontekście obiektywizmu aksjologicznego, tj. koncepcji, która 

przypisuje wartościom obiektywny sposób istnienia. Wyróżnić można umiarko-

wane i skrajne odmiany tego stanowiska: pierwsze z nich ograniczają się do stwier-

dzenia, że są takie wartości, które istnieją w sposób obiektywny14, odmiany skraj-

niejsze natomiast głoszą, że nie ma innych wartości niż istniejące obiektywnie15. 

Przed problematyzacją poszczególnych intuicji dotyczących sensu „obiek-

tywności” wartości, należy dookreślić obszar niniejszych dociekań poprzez wska-

zanie różnych postaci bądź aspektów obiektywności. Podczas rozważań i sporów 

o obiektywności wartości wylicza się szereg cech, które wskazywać mają na obiek-

tywny charakter wartości lub wymienia się warunki, które wartości musiałaby 

spełnić, aby można było je słusznie określić mianem „obiektywnych”. Poniższa 

lista nie stanowi wyczerpującego katalogu postaci obiektywności, ale, jak się zdaje, 

zawiera ona główne rysy, które są najczęściej przywoływane jako „atrybuty” róż-

nych postaci obiektywności wartości (potencjalnie także innych przedmiotów). 

„Atrybuty” nie są ułożone w hierarchicznym porządku (próba uporządkowania 

pojęć obiektywności znajduje się w zakończeniu artykułu): 

 

a. Zastaność – wartości można określić jako obiektywne dlatego, że są zastane. 

Oznacza to, że podmiot nie konstruuje wartości, nie wynajduje ich ani nie 

„tworzy”, lecz znajduje je – są one niejako „gotowe” bez „wkładu” ze strony 

podmiotu, który mógłby ewentualnie je poznać16. Rzecz jest zastana, jeśli 

już istniała zanim podmiot mógł spełnić jakiejkolwiek akty względem niej 

lub podjąć jakiekolwiek działania. Zastaność wartości umożliwia 

odkrywanie ich. 

                                                           
14 Przedstawicielem takiego stanowiska jest Ingarden, którego aksjologia ma charakter 

pluralistyczny, ponieważ głosi, że jest wiele materialnie różnych rodzajów wartości, które nie 

muszą istnieć w jeden i ten sam sposób. 
15 Takie stanowisko reprezentuje np. Henryk Elzenberg, według którego tylko wartości 

perfekcyjne, posiadające charakter bezwzględny i autoteliczny, są wartościami sensu stricto, na-

tomiast przeciwstawiane im „wartości w znaczeniu utylitarnym” są z istoty względne i dlatego 

w porównaniu z wartościami perfekcyjnymi są jakimiś pseudowartościami. 
16 Z pojęcia obiektywności (w odróżnieniu od intersubiektywności) nie wynika, że rzecz 

obiektywna musi być w którymś momencie poznana przez kogokolwiek. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

12 

 

b. Transcendencja kauzalna – X jest kazualnie transcendentne wobec Y, jeżeli 

Y ani żaden element stanowiący Y nie stanowi przyczyny (lub jednej 

z przyczyn) istnienia X lub właściwości posiadanych przez X. Jest to 

abstrakcyjne i uogólnione sformułowanie potocznej intuicji, według której 

obiektywność wartości polega na tym, że wartość nie zmieni się, jeżeli 

zmieni się stan czyjejś świadomości (np. X przestaje lubić Y, ale mimo tego 

Y nie traci wartości). Dotyczy to zwłaszcza niezależności od ludzkiej woli, 

emocji lub popędów biologicznych, resp. stawiania im oporu (jak 

w Schelerowskiej koncepcji Drang).  

c. Transcendencja poznawcza – obiektywność wartości w tym aspekcie 

polegałaby na tym, że podmiot poznający, będąc w relacji poznawania 

przedmiotu tegoż poznania, wykracza poza siebie. To oznacza, 

że przedmiot poznania znajduje się poza podmiotem, nie stanowi jego 

części, jest „na zewnątrz” podmiotu i może być przezeń odkrywany. 

Właśnie poznając coś, a nie np. wyobrażając sobie to coś, podmiot 

dokonuje ujmowania przedmiotu poznawanego. Ujmowanie zaś można za 

N. Hartmannem określić jako „sięganie podmiotu poza jego sferę, 

wchodzenie w transcendentną i heterogeniczną względem niego sferę 

przedmiotu, chwytanie własności przedmiotu w tej sferze i włączanie lub 

wciąganie uchwyconych własności w sferę podmiotu”17. W odróżnieniu od 

przedmiotu poznania, to co jest tylko wyobrażane albo stanowi przedmiot 

czystego myślenia, jest immanentne podmiotowi i w tym sensie 

„subiektywne”. 

d. Tożsamość z empirycznymi cechami pozaaksjologicznymi – jeśli zgodnie 

ze stanowiskami naturalistycznymi utożsamimy wartości z własnościami, 

które są dostępne doświadczeniu zmysłowemu, można w ten sposób 

argumentować za obiektywnością wartości. Przykładowo, gdybyśmy 

utożsamili wartość z przyjemnością, to gdy empirycznie stwierdzamy 

wzrost przyjemności, eo ipso stwierdzamy co najmniej dwie rzeczy 

o charakterze obiektywnym: że jakaś wartość jest obecna i że następuje jej 

przyrost. 

                                                           
17 Hartmann, Zarys metafizyki poznania, 48. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

13 

 

e. Samoistność bytowa – zgodnie z Ingardenowską terminologią ontologiczną 

nie wszystko, co jest bytowo niesamoistne, jest „nie-obiektywne” w ogóle. 

Przykładowo, empirycznie możliwe stany rzeczy, np. zawalenie się 

budynku jako empiryczna możliwość posiada swój fundament bytowy 

poza sobą (w aktualnym stanie pewnych elementów świata realnego), ale 

nie jest fikcją doszczętną jak postacie literackie. Stanowią coś, co jako 

empiryczna możliwość obiektywnie ma miejsce oraz obiektywnie może 

zostać zrealizowane18. Niemniej, samoistność bytowa zazwyczaj jest 

uznawana jako warunek obiektywności wartości, co widać wyraźnie w 

kontekście niektórych odmian subiektywizmu aksjologicznego: jeżeli 

bowiem wartości są pewnymi złudzeniami, przedmiotami czysto 

intencjonalnymi, fikcją odpowiadającą przeżyciu wartości (wszystkim tym 

rzeczom brak bytowej samoistności), to wartości w istotnym sensie tego 

słowa nie byłyby „obiektywne”. 

f. Dynamiczność – rzeczywistość, a co za tym idzie, pewien obiektywny byt, 

bywa charakteryzowana przez pojęcie dynamis. Jeżeli za Platonem 

przyjęlibyśmy, że „to, co posiada jakąkolwiek możność – czy to żeby 

zmienić cokolwiek dowolnej natury, czy też żeby doznać choćby czegoś 

najdrobniejszego […] – że to wszystko istotnie istnieje”19 oraz 

przyznalibyśmy wartościom zdolność do wywoływania zmian lub 

podlegania im (np. że nas „wzywają” do określonego zachowania, 

prowokują reakcje emocjonalne lub podlegają zniszczeniu), to wartościom 

należałoby przypisać obiektywny byt. 

g. Cecha własna przedmiotu wartościowego – odległość między Głogowem 

a Krakowem można określić jako coś obiektywnego: Kraków od Głogowa 

dzielą 324 km niezależnie od tego, jak komuś ten fakt się podoba lub czy 

w ogóle zdaje sobie z niego sprawę. Jednakże bycie oddalonym o 324 km 

nie stanowi cechy własnej Krakowa ani Głogowa, lecz jest to cecha 

odpowiadająca stosunkowi odległości między nimi, a więc cecha 

„relacyjna”. Naprowadza to na kolejny odcień znaczeniowy pojęcia 

                                                           
18 Ingarden, „Rozważania”, 482–483. 
19 Platon, „Sofista”, w: Platon, Dialogi, t. II, przeł. Władysław Witwicki (Kęty: Antyk, 

2005), 474 (247 E). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

14 

 

obiektywności, zgodnie z którym cecha obiektywna jest to cecha własna 

przedmiotu, czyli taka cecha, której nie odpowiada żadna relacja z innymi 

przedmiotami (a w szczególności: którym nie odpowiada żadna relacja 

z jakimś podmiotem)20. 

h. Ontyczne ugruntowanie – każdy przedmiot naszego doświadczenia jest 

zawsze jakoś ulokowany: za czymś, wobec czegoś, między czymś, itd. 

Rzeczywistość jest wieloaspektowa, ponieważ „aspektem jest jakość 

przedmiotu ulokowanego; innymi słowy jakość, którą przedmiot posiada 

z uwagi na konkretną lokalizację”21. Jeżeli p stanowi aspekt przedmiotu X, 

to p istotnie przysługuje X, a nie np. mentalnemu obrazowi X, choć 

posiadanie p przez X jest uzależnione od ulokowania X. To pozwala mówić 

o pewnego rodzaju obiektywności aspektów – podmiot może w danym 

oświetleniu widzieć ścianę tak a tak, ale okoliczność, że widzi ją właśnie tak 

a tak ma podstawę w samej ścianie oraz w jej właściwościach. Aspekty 

rzeczy są ontycznie ugruntowane w nich. Podobnie może być 

z wartościami – nawet jeśli nie dałoby się ostensywnie wskazywać wartości 

„na” przedmiotach, nie oznacza to, że nie ma jakiś obiektywnych racji, ze 

względu na które dany przedmiot posiada pewne wartości. Nawet takie 

subiektywne zjawiska jak fakt pomylenia dwóch osób ze sobą może 

posiadać ontyczne uzasadnienie ze względu na cechy obiektywnie 

posiadane przez te osoby (podobny wzrost, chód, ubiór itd.). 

 

Rzecz jasna, wszystkie wyżej wymienione rysy obiektywności wartości 

bynajmniej nie muszą występować równocześnie. 

 

 

  

                                                           
20 Zgodnie z powyższym sposobem rozumienia cechy własnej, jakaś rzecz może zacząć 

posiadać jakąś cechę (np. bryła kamienia, którą artysta przemienił w rzeźbę), która staje się ce-

chą własną tej rzeczy, a zarazem tej cesze (oraz trwaniu tej cechy) w dalszym ciągu nie odpo-

wiada żaden stosunek. 
21 Konrad Werner, Rzeczywistość z aspektami. Realizm bezpośredni wobec wielości ob-

razów świata (Gdańsk: Wydawnictwo Naukowe Katedra, 2016), 252. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

15 

 

Przypadki pomieszania różnych znaczeń obiektywności 

 

W poprzednim paragrafie pokazano, że sposobów rozumienia 

obiektywności wartości jest wiele. Poszczególne odmiany pojęć obiektywności 

wartości często mieszają się ze sobą, prowadząc do niepotrzebnych paradoksów22. 

Pierwszy przykład dotyczy hedonizmu aksjologicznego, zwłaszcza 

w  odmianie reprezentowanej przez utylitaryzm klasyczny. Powszechnie uważa 

się, że hedonizm aksjologiczny (czyli stanowisko utożsamiające wartość 

i przyjemność) stanowi eminentny przykład subiektywizmu w teorii wartości. 

Przyjemność, z samego faktu bycia doznaniem psychicznym, zasługuje na miano 

„subiektywnej”, nie wspominając już o cechach charakterystycznych dla niej 

samej. Przyjemność jest stanem zmysłowym pozbawionym intencjonalności, 

dlatego nie można bezpośrednio poznać cudzej przyjemności23. Ze względu na 

swój szczególnie „pierwszoosobowy” i „prywatny” charakter przyjemność wydaje 

się być bardziej „subiektywna” od innych doznań. Jeżeli wartość jest tożsama 

z przyjemnością, to owa wartość ma charakter czysto immanentny względem 

ludzkiej psyche, a więc o tyle nie-obiektywny. 

Należy zauważyć, że rzecz równie subiektywna jak przyjemność posiada 

szereg „obiektywnych” aspektów, przez co łatwo o teoretyczny zamęt. Zasadnie 

mówi się, że stany psychiczne takie jak przyjemność mają charakter subiektywny. 

Nie mniej zasadne było jednak spostrzeżenie Ingardena: „to, co psychiczne cudze, 

resp. przeżycia obcego (drugiego względem mnie) podmiotu tworzą coś 

istniejącego w sobie pomijając już to, że mogą również stać się obiektami ważnego, 

zgodnego z prawdą poznania […] są one tedy »obiektywne«”24. To samo dotyczy 

psychiki własnej. Można czuć przyjemność, której chcielibyśmy się wyprzeć (np. 

przy Schadenfreude). Można mieć jakąś myśl, której nie chce się mieć, ale faktem 

pozostaje, że się ją posiada. Można również żywić pewne uczucia, których 

istnienie u siebie się neguje (np. w resentymencie lub samozakłamaniu). Jest to 

ważne szczególnie w kontekście pracy psychologów, psychoterapeutów 

i psychiatrów, którzy stwierdzają obiektywne zachodzenie takich a takich zjawisk 

                                                           
22 W niniejszym tekście odróżnia się paradoks, czyli sprzeczność pozorną (gr. para-) od 

sprzeczności rzeczywistej, czyli antynomii. 
23 Piotr Orlik, Fenomenologia świadomości aksjologicznej (Max Scheler – Dietrich von 

Hildebrand) (Poznań: Wydawnictwo Naukowe Instytutu Filozofii UAM, 1995), 65. 
24 Ingarden, „Rozważania”, 461. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

16 

 

psychicznych u pacjentów, z których oni nie zdają sobie sprawy, a nawet nie chcą 

sobie z nich zdawać sprawy. 

Widać zatem, że subiektywne przeżycia istnieją całkiem obiektywnie, co ma 

przełożenie na pewne paradoksy aksjologiczne. Albowiem jeśli wartość jest 

tożsama z przyjemnością, to aksjologia hedonistyczna posiada całkiem 

„obiektywistyczne” kryteria oceny rzeczywistości, bowiem obecność i wzrost 

przyjemności własnej i cudzej można stwierdzać empirycznie, co również daje 

hedonizmowi pewną przewagę nad stanowiskami antynaturalistycznymi. 

Empiryczne stwierdzanie przyrostu przyjemności budzi mniej kontrowersji niż 

Moore’owska intuicja pomnożenia antynaturalistycznie rozumianego dobra25. 

Paradoks jest widoczny zwłaszcza w odniesieniu do klasycznego utylitaryzmu, 

który przyjmując subiektywizm aksjologiczny kładł zarazem duży nacisk na 

mierzalność dobra w świecie, przez co był i jest atrakcyjny dla badaczy 

zorientowanych empirycznie26. 

Bardzo często stwierdza się opozycję między byciem obiektywnym a 

zależnością od podmiotu, zwłaszcza kauzalną. Opozycja 

obiektywizm/subiektywizm w kontekście transcendencji kauzalnej jest pod 

pewnymi względami łatwa do przeprowadzenia w odniesieniu do podmiotu 

ludzkiego, ale poważne problemy pojawiają się w odniesieniu do Boga. W 

tradycyjnym postaciach teizmu Bogu przypisuje się wszechmoc. Nie wnikając w 

szczegółowe kwestie boskiej wszechmocy (np. czy Bóg może uczynić przeszłe 

fakty niebyłymi lub sprawić, że 2+2=5), ogólny sens owej wszechmocy jest jasny: 

nie ma takiej rzeczy, która mogłaby się oprzeć Bożej woli. Bóg może zrobić 

wszystko, cokolwiek tylko zechce. Częstokroć teiści podkreślają, że cokolwiek 

istnieje, jest podtrzymywane w istnieniu przez Boga, a bez stwórczej i suwerennej 

woli Boga wszelkie stworzenie przepadłoby (conservatio est contuina creatio). 

Oznacza to, że każdy byt poza Bogiem nie tyle „może podlegać” jego woli (bo Bóg 

może coś zmienić w tym bycie), lecz w radykalny sposób owej woli podlega (bo 

Bóg stale podtrzymuje istnienie tego bytu). Okoliczność ta skłania do pytań o 

dokładne znaczenie „obiektywności”, zgodnie z którą można by charakteryzować 

wartości, skoro wartości – podobnie jak wszystko inne – nie są transcendentne 
                                                           

25 Nie wspominając o wysoce kontrowersyjnej kwestii utożsamienia wartości z przyjem-

nością. 
26 Krzysztof Saja, Etyka normatywna. Między konsekwencjalizmem a deontologią (Kra-

ków: Universitas, 2015), 95. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

17 

 

względem woli Boga (co bynajmniej nie musi znaczyć, że Bóg jest solipsystą). 

Dodatkowa trudność pojawia się przy te-izmie typu Berkeleyowskiego albo przy 

uznaniu jakiejś formy teologicznego woluntaryzmu, który podkreślając wolność 

boskiej woli stwierdza, że normy moralne (a co z tym się wiąże – wartości) są takie 

a takie jedynie na mocy arbitralnej i suwerennej woli Boga. W umiarkowanej 

postaci taki pogląd głosił Duns Szkot27, w skrajnej – Wilhelm Ockham (według 

Ockhama wszystkie przykazania są arbitralne). 

Wbrew temu można zaoponować, że obiegowy podział in axiologico na 

„obiektywne, tj. niezależne od woli” oraz „subiektywne, tj. zależne od woli” wobec 

Boga nie ma zastosowania, ponieważ Boga nie można nazwać podmiotem w 

identycznym znaczeniu jak np. narzeczoną autora niniejszego tekstu. Podobnie 

jest z „wolą” Bożą. Ta uwaga jednak nie rozwiązuje trudności, lecz ją potęguje. 

Skoro „podmiot” Boski i jego „wola” są tak radykalnie różne od konkretnych 

podmiotów ludzkich i ich woli, to na jakiej podstawie wobec Boga konsekwentnie 

używa się właśnie takich słów jak „podmiot” (i to osobowy) oraz „wola” (nie 

mówiąc już ważnym dla teodycei rozróżnieniu między „chceniem” a 

„dopuszczaniem”)? 

Transcendencja kauzalna nie może stanowić bezwzględnego warunku 

obiektywności wartości. Dostrzeganie wartości nawet mimo woli oraz 

niezmienność wartości przy zmianie postawy wobec niej (resp. rzeczy 

wartościowej) zdają się wskazywać na jakąś obiektywność wartości. Ale wydaje 

się, że w niektórych przypadkach kauzalna zależność wartości względem woli 

zachodzi, choćby dlatego, że zaistnienie wartości bywa powodowane aktem 

naszej woli (np. udzielenie komuś schronienia stwarza pewien wartościowy stan 

rzeczy), a nawet te wartości wręcz realizują się w woli (np. przez samo podjęcie 

słusznego zamiaru, jakikolwiek by nie był). Skoro takie sytuacje się dzieją, to 

transcendencja kauzalna nie może być bezwzględna – w takim jednak razie 

należałoby precyzyjnie odróżnić poszczególne odmiany transcendencji kauzalnej 

w celu uniknięcia paradoksów. 

„Obiektywnie” istnieje Bałtyk i chmury nad Krakowem, ale czy takie obiekty 

jak uniwersytet istnieją obiektywnie? Instytucja uniwersytetu niewątpliwie trwa 

                                                           
27 Według niego tylko przykazania odnoszące się do Boga są konieczne, reszta jest kon-

tyngentna. Zob. Martyna Kaszkało, „Woluntaryzm i intelektualizm w etyce Jana Dunsa Szkota”, 

Przegląd Filozoficzny–Nowa Seria 21, nr 3 (2012), 452-455, DOI: 10.2478/v10271-012-0089-z. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

18 

 

mimo wielu zmian, a także niezależnie od woli i istnienia wielu podmiotów, ale 

przecież nie od wszystkich – decyzje odpowiednich władz potrafią znacząco 

zmienić kształt instytucji, a nawet jej dalsze istnienie. Przy zagładzie całej 

ludzkości uniwersytety straciłyby byt, w przeciwieństwie do Bałtyku i chmur. 

Wyłania się stąd pytanie: czy uniwersytety istnieją obiektywnie? Czy też ich 

istnienie jest nie-obiektywne? Badawczo płodna wydaje się hipoteza, że 

obiektywność ontyczna, jak sugeruje Ingarden, jest stopniowalna – uniwersytety 

istniałyby obiektywnie, choć nie w równie radykalnym sensie jak Bałtyk. W 

każdym razie ewentualne odpowiedzi dotyczące sposobu istnienia bytów takich 

uniwersytet rodzą analogiczne pytania odnośnie do sposobu istnienia wartości 

tychże bytów: jeżeli bowiem istnienie instytucji jest co najmniej częściowo zależne 

od aktów woli podmiotów, eo ipso wartości tychże instytucji nie mogą istnieć 

bezwzględnie niezależnie od podmiotów. Skrajne stanowisko w tej kwestii 

zajmują ujęcia psychologistyczne i socjologistyczne: „antyrealistami 

niejednokrotnie nie chcieliby być nazwani ci etycy, którzy przyjmują 

naturalistyczny subiektywizm czy relatywizm. Można bowiem twierdzić, że fakty 

moralne istnieją realnie jako fakty psychologiczne lub społeczne i zależne są od 

przekonań jednej lub kilku osób”28. W takim razie charakteryzowanie tychże war-

tości jako „obiektywnych” bez dodatkowych określeń może być bardzo mylące. 

Nawet jeśli ontyczna obiektywność jest stopniowalna, nie wszystko 

zasługiwałoby na takie określenie. Przykładowo, Ingarden pisał o 

„»obiektywności« monosubiektywnych przedmiotów bytowo 

heteronomicznych”, których przykładami są przedmioty estetyczne posiadające 

podstawę bytową w widzeniu pojedynczego podmiotu29. Nawet gdyby przyjąć, że 

występowanie wartości w przedmiocie niesamoistnym posiada jakieś ontyczne 

ugruntowanie w rzeczywistości, można powątpiewać, czy samą wartość tak 

określonego przedmiotu można zasadnie nazwać „obiektywną”, ponieważ 

momenty „być cechą mającą obiektywne vel ontyczne ugruntowanie” oraz 

„(samemu) być cechą obiektywną” nie znaczą tego samego. 

Na koniec tych uwag należy sformułować dwa spostrzeżenia. Po pierwsze, 

może przyjść na myśl sugestia, że wiele paradoksów dotyczących obiektywności 

wartości zniknie, jeżeli będzie się mówić o realności wartości (resp. realizmie 

                                                           
28 Saja, Etyka normatywna, 27. 
29 Ingarden, „Rozważania”, 485–486. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

19 

 

aksjologicznym) zamiast o obiektywności. Wydaje się, że jest to sugestia błędna, 

ponieważ jak sugeruje historia filozofii, wyrazy „realny” i „realizm” są jeszcze 

bardziej wieloznaczne niż określenia „obiektywny” i „obiektywizm”. 

Po drugie, na podstawie wskazanych paradoksów można by wyciągnąć 

wniosek, iż należy odrzucić hipotezę obiektywizmu aksjologicznego na rzecz 

relatywizmu lub subiektywizmu. Jest to wniosek błędny, ponieważ z samej 

wieloznaczności pojęć nie wynika, że wartości nie mają obiektywnego istnienia. 

Notabene, nie mniej wieloznaczne są pojęcia względności i subiektywności. 

 

 

Propozycja podziału pojęć obiektywności 

 

W obliczu rozmaitych paradoksów związanych z wieloznacznością pojęcia 

obiektywności wydaje się, że równie niesłuszne byłoby zarówno ograniczenie 

dopuszczalnego stosowania pojęcia obiektywności tylko do jednego z nich (i 

uznanie pozostałych za nieporozumienie), jak i całkowita rezygnacja z używania 

pojęcia „obiektywny”. Zwłaszcza ostatnie podejście jest błędne, ponieważ różne 

odcienie obiektywności zdają się odzwierciedlać zróżnicowane aspekty otaczającej 

nas rzeczywistości. W obliczu wieloaspektowości świata należałoby stosować 

odpowiednio wiele pojęć, które jednoznacznie charakteryzowałyby poszczególne 

aspekty – a więc należałoby określać jakąś cechę nie jako „obiektywną” w ogóle, 

lecz jako „obiektywną-czyli-trwającą niezależnie od woli” itd. 

Jest to oczywiście niemożliwe do zrealizowania. Potrzebujemy posługiwać się 

pojęciami ogólnymi, w tym również ogólnym pojęciem obiektywności. Aby zatem 

uczynić zadość zarówno wymaganiom precyzyjności, jak i potrzebom 

praktycznym, wydaje się zasadne przyjęcie, że ontycznie rozumiana obiektywność 

wartości jest cechą stopniowalną i że można ją pojęciowo wyrazić. 

Aby umiejscowić różne odmiany pojęcia obiektywności na pewnej skali, 

należy wskazać graniczne warunki stosowania tego pojęcia. Otóż wydaje się, że 

jeżeli ogólnie rozumiane pojęcie obiektywności ma mieć jakiś spójny sens, to 

cecha o charakterze obiektywnym, aby być jakkolwiek „obiektywna”, musi 

charakteryzować się przynajmniej samoistnością bytową, dynamicznością i 

ontycznym ugruntowaniem. Są to cechy (e), (f) i (h) omówione w trzecim 

podpunkcie w tym artykule. Pojęcie obiektywności zawierające trzy wymienione 

momenty można nazwać słabym pojęciem obiektywności, resp. minimalnym 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

20 

 

pojęciem obiektywności. Przydawka „minimalny” konotuje, że rzecz może być 

obiektywna nie posiadając innych rysów obiektywności poza dynamis, 

samoistnością bytową i ontycznym ugruntowaniem, ale nie może posiadać 

pozostałych nie posiadając zarazem trzech wyżej wymienionych. 

Mocnym pojęciem obiektywności można nazwać pojęcie, którego treść 

poza (e), (f) i (h) obejmuje ponadto zastaność, transcendencję kauzalną30 i trans-

cendencję poznawczą – czyli dodatkowo (a), (b) i (c). Naturalnie, można zawężać 

i precyzować znaczenie ogólnie sformułowanego mocnego pojęcia obiektywności, 

jednakże jest to osobne zagadnienie. W tym miejscu warto zaznaczyć, że można 

różnicować odmiany mocnego pojęcia obiektywności m.in. ze względu na to, czy 

mówi się o kauzalnej transcendencji w znaczeniu powodowania, że coś zaczyna 

istnieć czy też w znaczeniu podtrzymywania dalszego istnienia tego czegoś; za-

kresu podmiotów, względem których coś jest zastane lub transcendentne; lub na-

tury instytucji, jeżeli wartość ma przysługiwać jakiemuś bytowi o charakterze spo-

łecznym. 

Radykalnym pojęciem obiektywności można nazwać pojęcie, które poza 

cechami (a), (b), (c), (e), (f) i (h) zawiera w swej treści to, że obiektywność stanowi 

cechę własną przedmiotu wartościowego – chodzi zatem o (g). Warto zauważyć, 

że jeśli coś stanowi cechę własną danego przedmiotu, to owo coś posiada wszystkie 

sześć wymienionych charakterystyk, ale relacja odwrotna nie zachodzi. Tutaj 

także można różnicować odmiany radykalnego pojęcia obiektywności. Pewien 

punkt odniesienia stanowiłaby okoliczność, czy dana cecha własna określonego 

przedmiotu przysługuje mu z istoty, czy też jest nabyta.  

 

 

Bibliografia 
 

Descartes, René. „Zarzuty uczonych mężów i odpowiedzi autora”. Przeł. Stefan Swieżawski. 

W: René Descartes. Medytacje o pierwszej filozofii. Zarzuty uczonych mężów i 

odpowiedzi autora. Rozmowa z Burmanem. Przeł. Maria i Kazimierz Ajdukiewiczowie, 

Stefan Swieżawski, Izydora Dąmbska, 103–439. Kęty: ANTYK, 2001. 

Elzenberg, Henryk. Kłopot z istnieniem. Aforyzmy w porządku czasu. Kraków: Znak, 1994. 

Hartmann, Nicolai. Zarys metafizyki poznania. Przeł. Ewa Drzazgowska, Paweł Piszczatowski. 

Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN, 2007. 

                                                           
30 Zawężoną do woli przygodnej, czyli nie-Boskiej vel nie-omnipotentnej. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

21 

 

Ingarden, Roman. „Czego nie wiemy o wartościach”. W: Roman Ingarden, Przeżycie – dzieło 

– wartość, 83–127. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1966. 

Ingarden, Roman. „Rozważania dotyczące zagadnienia obiektywności”. Przeł. Danuta 

Gierulanka. W: Roman Ingarden. U podstaw teorii poznania. Część pierwsza, 451–490. 

Warszawa: PWN, 1971. 

Kaszkało, Martyna. „Woluntaryzm i intelektualizm w etyce Jana Dunsa Szkota”. Przegląd 

Filozoficzny – Nowa Seria 21, nr 3 (2012): 441–458. DOI: 10.2478/v10271-012-0089-z. 

Kołakowski, Leszek. „Uwagi o przekładzie”. W: Benedykt de Spinoza, Etyka w porządku 

geometrycznym dowiedziona. Przeł. Ignacy Myślicki, LIII–LXV. Warszawa: PWN, 1954. 

Orlik, Piotr. Fenomenologia świadomości aksjologicznej (Max Scheler – Dietrich von 

Hildebrand). Poznań: Wydawnictwo Naukowe Instytutu Filozofii UAM, 1995. 

Pini, Giorgio. „Scotus on the Objects of Cognitive Acts”. Franciscan Studies 2008, nr 66, John 

Duns Scotus Doctor Subtilis. In Memoriam 1308-2008: 281–315. 

Platon. „Sofista”. W: Platon. Dialogi. T. II. Przeł. Władysław Witwicki, 431–500. Kęty: Antyk, 

2005. 

 Saja, Krzysztof Saja. Etyka normatywna. Między konsekwencjalizmem a deontologią. Kraków: 

Universitas, 2015. 

Werner, Konrad. Rzeczywistość z aspektami. Realizm bezpośredni wobec wielości obrazów 

świata. Gdańsk: Wydawnictwo Naukowe Katedra, 2016. 

 

 

 

Summary 

 

Objective, or what? Remarks on the ambiguity 

 of the concept of objectivity of values 

 

The aim of this article is to problematize the question of what is the ontic objectivity of 

values. Using the descriptive method and the analytical methods, the author of the text 

juxtaposes various meanings of the word ‘objective’ that could be assigned to values understood 

as attributes of specific objects. Often one and the same thing or a trait may be described as 

either objective or subjective (e.g., pleasure which as a psychic feeling is subjective in nature but 

at the same time exists effectively and independently from will), resulting in unnecessary 

paradoxes. Selected cases are analyzed within the text, which concludes in a proposal to organize 

the concept of objectivity of value. 

 

Keywords: Roman Ingarden, Nicolai Hartmann, objectivism, values, ethical realism, 

objectivity, subjectivism, relativism, axiology  

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37



Antoni Płoszczyniec, Obiektywne, czyli jakie? Uwagi… 

 

22 

 

Zusammenfassung 

 

Objektiv, also wie? Anmerkungen zur Mehrdeutigkeit  

des Begriffs Objektivität des Wertes 

 

Der Artikel setzt sich zum Ziel, die Frage der ontischen Objektivität des Wertes zu 

thematisieren. Indem der Verfasser die deskriptive und analytische Methode verwendet, hält er 

die verschiedenen Bedeutungen des Wortes „objektiv“ gegeneinander, die den Werten als 

Attributen bestimmter Objekte zustehen könnten. Oft kann eine und dieselbe Sache oder 

Eigenschaft als objektiv oder subjektiv bezeichnet werden (z. B. ein Vergnügen, das als 

psychische Empfindung subjektiv ist, aber gleichzeitig effektiv und unabhängig vom Willen 

existiert), was zu unnötigen Paradoxien führt. Die ausgewählten Fälle werden in einem Text 

analysiert, dessen Abschluss den Vorschlag enthält, den Begriff der Objektivität des Wertes zu 

klären. 

 

Schlüsselworter: Roman Ingarden, Nicolai Hartmann, Objektivität, Werte, ethischer 

Realismus, Objektivität, Subjektivismus, Relativismus, Axiologie 

 

 

 

Information about Author: 

 

ANTONI PŁOSZCZYNIEC, Ph.D., Pedagogical University of Cracow; address for correspon-

dence: ul. Podchorążych 2, PL 30-084 Cracow; e-mail: antoni.ploszczyniec@up.krakow.pl 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 05:32:37

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

