
  

 

47 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  
Nr 33 (2022) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2022.33.47-61 

 

Religijna transformacja jako rozwiązanie  

aksjologicznych dylematów współczesności  

w filozofii Jiddu Krishnamurtiego 

 

 Robert Trochonowicz 1 
 https://orcid.org/0000-0003-2235-6625 

 

W artykule przedstawione są wybrane elementy myśli współczesnego indyjskiego filozofa 

Jiddu Krishnamurtiego (1895–1986) w kontekście wyzwań aksjologicznych, jakie przed czło-

wiekiem stawia współczesność. Prezentowana postać podejmuje problem kryzysu wartości 

i upadku starych form, które od wieków organizowały życie społeczeństwa i nadawały znacze-
nie działaniom jednostki. Stawia krytyczną diagnozę obecnego stanu rzeczy i proponuje rady-

kalne rozwiązanie, które zasadza się na wewnętrznej przemianie jednostki. Filozof przekonuje, 

że prawdziwe odnowienie ma początek tylko w głębokiej religijnej transformacji, w której od-

rzucone zostają zdezaktualizowane formy życia duchowego człowieka. Te stare formy nadające 

poczucie bezpieczeństwa i przynależności powodują, że ani jednostka, ani grupa w nie uwikłana 

nie jest w stanie spontanicznie reagować na gwałtownie zmieniające się warunki życia współ-

czesnego świata. W opinii Krishnamurtiego, rozwiązaniem tego dylematu nie jest rezygnacja 

z religijności i wewnętrznej przemiany na rzecz kolektywnej emancypacji, ale sukcesywne od-

rzucanie starych form i zastępowanie ich niestrudzonym dążeniem do wewnętrznej przemiany 

jednostki. 
 

Słowa kluczowe: Jiddu Krishnamurti, transformacja, religia, autorytet, kryzys wartości

 

  

                                                           

ROBERT TROCHONOWICZ, mgr, doktorant w Szkole Doktorskiej Nauk Humanistycz-

nych UMCS w Lublinie, adres do korespondencji: ul. Weteranów 18, 20–038 Lublin, e-mail: 

robert.trochonowicz@wp.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

48 

 

Krótka nota biograficzna 

 

Jiddu Krishnamurti (1895–1986) był indyjskim filozofem, który zdobył sto-

sunkowo dużą popularność w świecie zachodnim. Był z pewnością jednym z naj-
bardziej oryginalnych współczesnych myślicieli indyjskich, postulującym istnie-
nie natychmiastowego doświadczenia transformującego, będącego swego rodzaju 

uniwersalnym doświadczeniem mistycznym, niezależnym od jakiejkolwiek trady-
cji religijnej. We wczesnym okresie życia był związany z Towarzystwem Teozo-

ficznym, słynnym w tamtym okresie ruchem synkretycznym poszukującym syn-
tezy pomiędzy braminizmem i chrześcijaństwem. Liderzy Towarzystwa wyzna-
czyli młodego Krishnamurtiego do roli przyszłego nauczyciela ludzkości, którą 

ten ostatecznie porzucił. Po odrzuceniu roli przyszłego mesjasza Krishnamurti ze-
rwał kontakty z teozofami i został filozofem oraz nauczycielem radykalnej wolno-

ści na własnych zasadach. W swoim nauczaniu zrywał on z tradycyjnymi formami 
wschodniej religijności oraz przestarzałą terminologią niezrozumiałą dla współ-
czesnego człowieka Zachodu. 

To radykalne zerwanie z rodzimą organizacją i tradycyjnymi, wschodnimi 
stylami nauczania było głównym punktem odróżniającym Krishnamurtiego od 
większości innych myślicieli religijnych, popularnych w jego czasach. Odrzucenie 

dawnych tradycji wraz z ich terminologią, a nie tylko synkretyzm i rewizjonizm, 
jak miało to miejsce wcześniej, wydają się nie być tak rewolucyjne z dzisiejszej 

perspektywy1. Należy jednak pamiętać, że na początku XX wieku, czyli w momen-
cie usamodzielnienia się filozofa od wpływów Towarzystwa, twierdzenie o odrzu-
ceniu wszystkich tradycji duchowych praktyk oraz porzucenie pomysłu zrzeszana 

się w organizacje i wspólnoty, było poglądem radykalnym i rewolucyjnym. Po-
mimo krytycyzmu w stosunku do usankcjonowanych tradycji, Krishnamurti 
wciąż pozostawał myślicielem religijnym postulującym radykalną duchową prze-

mianę. Twierdził on, że taka głęboka przemiana jest nie tylko możliwa dla każdego 

                                                           

1 Dobrym przykładem jest Chögyam Trungpa (1939–1987), propagator buddyzmu tybe-

tańskiego tradycji Kagyu w Stanach Zjednoczonych. Pozostawał on w obrębie swojej tradycji 

buddyzmu, jednak jego interpretacje dotyczące medytacji i oświecenia miały więcej wspólnego 

z psychologicznymi teoriami niż tradycyjnymi definicjami wadźrajany. Zob. Chögyam 

Trungpa, Myth of Freedom and the way of Meditation (London: Shambhala Publications, 

1976), 43–59. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

49 

 

człowieka, ale również absolutnie konieczna, biorąc pod uwagę kryzysy trawiące 

współczesny świat i jego system wartości. 

 

 

Współczesność kontra religia 

 

Rozważając współczesny kryzys wartości, nie sposób pominąć bodaj najważ-
niejszej lub przynajmniej jednej z najważniejszych sfer życia jednostkowego i gru-

powego, a mianowicie religii. Myślenie religijne jest prawdopodobnie najbardziej 
naznaczone kryzysem współczesności z tego powodu, że w olbrzymim stopniu to 

w opozycji do religii i wiary konstruowały się nowe formy myślenia i organizacji 
życia jednostkowego oraz zbiorowego. 

Idąc za definicją Maksa Webera, modernizm można rozumieć jako uwolnie-

nie człowieka od myślenia tradycjonalistycznego, które bierze za pewnik zastany 
stan rzeczy usprawiedliwiany przez religie, a której silny komponent mityczno-
magiczny idzie w kontrze do rosnącej racjonalizacji industrialnych społeczeństw2. 

Praktycznie rzecz biorąc, taka forma religijności jest świecie zachodnim przeszło-
ścią i współcześnie dominują raczej modernistyczne ujęcia religii, które starają się 

oczyścić ją z elementów mitycznych przy jednoczesnym zachowaniu ich mistycz-
nego rdzenia. Istnieją różne warianty modernistycznych interpretacji religii, po-
nieważ praktycznie każda większa tradycja stworzyła swoją własną. Ich wspólnym 

mianownikiem jest pozytywne nastawienie lub wręcz afirmacja w stosunku do pe-
renializmu, czyli poglądu oznaczającego zerwanie z tradycyjną wizją, w której 

tylko jedna konkretna religia ma monopol na prawdę i w związku z tym ma prawo 
deklarować fałszywość każdej innej3. Perenializm można uznać za moderni-
styczną odpowiedź na upadek tradycyjnych przed-modernistycznych form reli-

gijności, postulującą odnalezienie tej samej prawdy wewnątrz każdej religijnej tra-
dycji4. 

                                                           

2 Zob. Max Weber, Etyka protestancka i duch kapitalizmu, tłum. Dorota Lachowska 

(Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, 2011). 
3 William James, Doświadczenia religijne, tłum. Jan Hempel (Warszawa: Książka  

i Wiedza, 1958), 362–381. 
4 Aldous Huxley, The Perennial Philosophy (Londyn: Chatto & Windus, 1947), 1–6. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

50 

 

Jednak nawet takie modernistyczne ujęcie często stwarza więcej kłopotów niż 

rozwiązuje problemów5. Można je zaklasyfikować jako formę meta-narracji, 
a w  związku z tym, idąc tropem Jean-Françoisa Lyotarda6, uznać je, jak każde inne 

formy meta-narracji za nieprzekonujące dla współczesnej kultury postmoderni-
stycznej lub niewiele bardziej przekonujące niż ich tradycyjne mityczne formy. 

Czy wobec tego myślenie religijne należy uznać za relikt przeszłości? Rodzaj 

wieku dziecięcego, z którego ludzkość musiała wyrosnąć i do której nie ma sensu 
powracać ani w formie tradycyjnej, ani uwspółcześnionej? Z takim ujęciem religii 
nie zgadza się Jiddu Krishnamurti. Przede wszystkim definiuje on religie jako sy-

nonim soteriologii, a nawet autosoteriologii, a co za tym idzie, myślenie religijne 
rozumie jako taki rodzaj myślenia, który za swój przedmiot ma całościową i jako-

ściową transformację człowieka na poziomie poznawczym i behawioralnym. Oto 
stosowny cytat: „[R]eligia to transformacja i regeneracja człowieka. Religia jest 
sumą całej energii. Energii, która przekształca to, co jest. Ta energia jest wynikiem 

braku konfliktu. Znamy energię poprzez konflikt, tarcia i podziały, ale energia 
umysłu religijnego jest zupełnie inna. Taki umysł zajmuje się tylko tym, co jest 

i percepcją tego, co jest”7. Krishnamurti uważa, że religia jest nieusuwalna ze świa-
domości człowieka, ponieważ wyraża jego głęboką tęsknotę za przemianą i odro-
dzeniem do nowego, pozbawionego problemów sposobu istnienia. W jego ujęciu 

to religijna przemiana stanowi klucz do rozwiązania konfliktów i kryzysów współ-
czesnego świata. 

 

 

                                                           

5 Zob. Steven Theodore Katz, „Language, Epistemology and Mysticism”, w: Mysticism 
and Philosophical Analysis, red. Steven Theodore Katz (New York: Oxford University Press, 

1978), 22–74. 
6 Zob. Jean-François Lyotard, Kondycja ponowoczesna. Raport o stanie wiedzy, tłum. 

Małgorzata Kowalska, Jacek Migasiński (Warszawa: Aletheia, 1997). 
7 „[R]eligion is the transformation of man, the regeneration of man. And religion is the 

summation of all energy, the energy that transforms ‘what is’. And that energy is the outcome 

of no conflict. We only know energy through conflict, through friction, through division; but 

the energy of a religious mind is entirely different. Such a mind is concerned only with ‘what is’ 

and perception of ‘what is’”. Zob. Jiddu Krishnamurti, „Public Talk 2 Bombay (Mumbai), India 

– 20 January 1974”, https://jkrishnamurti.org/es/content/public-talk-2-bombay-mumbai-in-

dia-20-january-1974 (dostęp: 12.12 2021); wszystkie tłumaczenia cytatów z języka angielskiego 

na język polski są dokonane przez autora artykułu. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

51 

 

Kryzys wartości i wewnętrzna przemiana 

 
Kryzys wartości powoduje, że społeczeństwu brakuje wspólnego mianow-

nika, który nadawałby członkom trwałą tożsamość oraz wspólny cel i z którym 
mogłyby identyfikować się skonfliktowane grupy społeczne. Jednym ze znaczą-
cych objawów kryzysu wartości, a jednocześnie próbą jego przezwyciężenia jest 

zjawisko polaryzacji życia społecznego i politycznego – zjawisko, które jest sze-
roko komentowane przez badaczy współczesnej demokracji8. Zjawisko kryzysu 

wartości i wynikająca z niej polaryzacja jest kontekstem, na którym chciałbym się 
skupić, ponieważ pozwoli on ujawnić ważne elementy myśli omawianego filozofa 
i być może przyczynić się do rzucenia nowego światła na możliwość wybrnięcia 

ze współczesnych trudności. 
Krishnamurti uważa, że rozwiązanie nie może polegać na skonstruowaniu 

nowego zestawu wartości czy próbie wskrzeszenia starych meta-narracji w jakichś 

nowych formach. Sprzeciwia się próbie rozwiązania współczesnych konfliktów 
i kryzysów przy pomocy politycznej organizacji i opowiadania się po którejkol-

wiek stronie politycznego dyskursu. W jego ocenie, wszystkie te sposoby są tylko 
próbą zastąpienia starych wartości, pozornie nowymi (lub odwrotnie)9. Według 
Krishnamurtiego, taka dychotomia buntu i afirmacji w stosunku do wartości 

współczesnego społeczeństwa wpisuje się w wewnętrzną logikę chorego systemu. 
W jego opinii bunt jest pozorny, w rzeczywistości będąc afirmacją na wyższym, 

bardziej zawoalowanym poziomie. Oto cytat, który adekwatnie wyraża tę myśl: 
 

Rewolucja odbywająca się według określonego wzorca, wewnątrz ram wyznaczo-

nych przez społeczeństwo, nie jest w ogóle rewolucją. Może być postępowa lub 

wsteczna, ale podobnie jak reforma, jest tylko zmodyfikowaną kontynuacją tego, co 

było. Nieważne jak dobra i konieczna jest reforma, może ona spowodować jedynie 

powierzchowną zmianę, która znowu będzie wymagała dalszych reform. Ten 

                                                           

8 Zob. Scott F. Aikin, Robert B. Talisse, Political argument in a polarized age: Reason and 
democratic life (Cambridge: Polity Press, 2020); Anand Vaidya, „Democracy and polarization 

Comments on Aikin and Talisse’s Political argument in a polarized age”, Argument: Biannual 
Philosophical Journal 10, nr 2 (2020): 457–471. 

9 Zob. Jiddu Krishnamurti, „Ojai 9th Public Talk 28th June, 1934”, https://jkrishna-

murti.org/es/content/ojai-9th-public-talk-28th-june-1934 (dostęp: 12.12.2021). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

52 

 

proces nie ma końca, ponieważ społeczeństwo zawsze dokonuje dezintegracji swo-

jej struktury wewnątrz wzorca własnego istnienia10. 

 
Jak w tym kontekście prezentuje się nauczanie Krishnamurtiego i jaką przed-

stawia on propozycję przezwyciężenia tej problematycznej sytuacji? Według in-

dyjskiego myśliciela zmiana może przyjść tylko z wnętrza człowieka i tylko po-
przez radykalną rewolucję w jego świadomości. Wszelkie próby przyznania pierw-

szeństwa kolektywnej emancypacji i działań politycznych wobec indywidualnego 
wyzwolenia wikłają się w paradoks, polegający na tym, że jednostka buntuje się 
przeciw społeczeństwu, z którego wyrasta i którego część stanowi. Dla Krishna-

murtiego jednostkowa podmiotowość kreowana jest przez społeczeństwo, z któ-
rym następnie wchodzi ona w konflikt. Oto stosowny cytat: „Cała walka toczy się 

pomiędzy pro-duktem środowiska, z którym umysł się identyfikuje i staje się «Ja» 
– między tym, a środowiskiem. Ostatecznie «Ja», świadomość, z którą utożsamia 
się umysł, jest wynikiem środowiska. Walka toczy się pomiędzy tym «Ja» a ciągle 

zmieniającym się środowiskiem”11. 
W rzeczywistości konflikt pomiędzy jednostką i społeczeństwem nie jest 

czymś zagrażającym status quo społeczeństwa, właśnie z tego powodu, że część, 

jaką jest jednostkowa podmiotowość, nie może stanowić realnego zagrożenia dla 
całości, jaką jest społeczeństwo. Co więcej, kryzysy i konflikty dzisiejszego świata 

nie stanowią anomalii życia społecznego, ale wręcz przeciwnie, stanowią warunek 
jej trwania. To w nieustającym ścieraniu się jednostek między sobą i między spo-
łeczeństwem następuje konstytuowanie i utrwalanie się status quo tak jednostki 

jak i społeczeństwa. 

                                                           

10 „A revolution within the pattern, within the framework of society, is no revolution at 

all; it may be progressive or retrogressive, but like reform, it is only a modified continuation of 

what has been. However good and necessary the reform, it can only bring about a superficial 

change, which will again require further reform. There is no end to this process, because society 

is ever disintegrating within the pattern of its own existence”. Jiddu Krishnamurti, Commen-
taries on Living. From the notebooks of J. Krishnamurti. Third Series (Wheaton: Quest Book, 

1997), 131–132. 
11 „The whole struggle is between the result of environment, with which mind identifies 

itself and becomes the «I,» between that and environment. After all, the «I,» the consciousness 

with which the mind identifies itself, is the result of environment. The struggle takes place be-

tween that «I» and the constantly changing environment”. Jiddu Krishnamurti, Total Freedom: 
The Essential Krishnamurti  (San Francisco: HarperCollins, 1996), 16. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

53 

 

Według Krishnamurtiego, odpowiedź na pytania dotyczące etyki i aksjologii 

nie mogą być udzielone przez z góry ustalony autorytet grupy lub jednej osoby, 
bez względu na to czy historycznej, czy obecnej, czy przyszłej. Filozof wypowiada 

się o tym w takich słowach: 
 

Zawsze chcemy, aby to ktoś inny nas prowadził, mówił nam co mamy robić. Ale nie 

ma przywódcy, zbawiciela, żadnego guru ani żadnej książki, która nam pomoże. 

Myślę, że należy naprawdę dogłębnie zdać sobie z tego sprawę, że żadna zewnętrzna 

siła, żadna zmiana środowiska, zmiana struktury społeczeństwa nie zmieni ludzkiej 

kondycji. Kondycja ludzka jest tym, czym jesteśmy i jeśli nie będziemy się starać, 

aby doprowadzić do radykalnej zmiany, radykalnej mutacji i transformacji w sa-

mym sobie, to żaden przywódca, ani nikt na świecie tego za nas nie zrobi12. 

 

Krytyka autorytetu odgrywa u Krishnamurtiego zasadniczą rolę, ponieważ 
w jego ocenie to jednostka musi samodzielnie rozwiązać centralny wewnętrzny 

konflikt, w który jest (świadomie lub nieświadomie) uwikłana. Konflikt ten jest 
głównym punktem, wokół którego formuje się tożsamość człowieka. Nie istnieje 

on obok podmiotu, ale stanowi jego zasadniczy sens istnienia, trawiąc go i jedno-
cześnie konstytuując. 

Rozwiązanie tego wewnętrznego sporu, będąc sprawą ściśle indywidualną, 

nie może przyjść z zewnątrz ani w formie kolektywnej emancypacji, ani uległości 
w stosunku do moralnego autorytetu. Wynika to z natury samego indywiduum, 
której absolutna niepowtarzalność uniemożliwia pełne poleganie na moralnym 

autorytecie drugiej osoby, grupy, instytucji czy tradycji13. 
Poleganie na takich autorytetach inicjuje kreację obrazu siebie na podstawie 

zewnętrznego punktu odniesienia. Zamyka to jednostkę w ciasnych ramach 
wzorca, który wyznacza dany autorytet, odbiera jej przez to oryginalność 

                                                           

12 „That is, we are always wanting somebody else to lead us, to tell us what to do. And 

there is no leader, no saviour no guru, no book is going to help us. I think if one really deeply 
realises this – no outside agency, no change of environment, changing of certain structure of 

society is not going to change the human condition. The human condition is what we are, and 

if we don’t apply ourselves to bring about a radical change, radical mutation, transformation, 

in ourselves, no leader, nobody in the world is going to do it”. Zob. Jiddu Krishnamurti, „Public 

Question & Answer 3 Ojai, California, USA – 11 May 1982”, https://jkrishna-murti.org/es/con-

tent/3rd-question-answer-meeting-12 (dostęp: 12.12.2021). 
13 Zob. Jiddu Krishnamurti, On Love and Loneliness (San Francisco: HarperOne, 1994). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

54 

 

i eliminuje możliwość dojścia do własnej prawdy na własnych warunkach. Odrzu-

cenie dawnych sposobów myślenia jest u filozofa niezwykle ważnym aspektem, 
ponieważ ogołaca podmiot ze złudnych punktów odniesienia, które zapewniają 

tylko pozór poczucia bezpieczeństwa, a w konsekwencji skutecznie sabotują kon-
frontację z wewnętrznym konfliktem. 

Doktryna, jaką autorytet podaje do wierzenia, nigdy nie może stanowić 

prawdziwej odpowiedzi na ważkie pytania, ponieważ w ujęciu indyjskiego filo-
zofa, prawda nie jest statyczna i przez to nie może być ujęta w skończony ciąg 
znaków, będący doktryną jakiejś religii lub filozofii i przez to możliwej do ade-

kwatnego zakomunikowania innym. Nie chodzi tutaj tylko o historyczny relaty-
wizm, ale także o to, że z samej swojej natury prawda opiera się mechanizmowi 

konceptualizacji, który utrwala ją w formie symbolu, zwyczaju lub w doktrynie. 
W opinii Krishnamurtiego, proces konceptualizacji wystarcza do przeistoczenia 
prawdy w fałsz, gdyż stara się uczynić z niej statyczny punkt odniesienia, co idzie 

w kontrze do nieuchwytnej natury samej prawdy14. 
Te dwa punkty, a więc konceptualna nieuchwytność prawdy i niepowtarzal-

ność jednostki, stanowią zasadnicze argumenty przemawiające za krytyką polega-
nia na autorytetach w procesie dążenia ku prawdzie, do której to krytyki, w dużej 
mierze sprowadza się negatywna część nauczania indyjskiego myśliciela15. 

 
 

Wewnętrzny konflikt 

 
Charakterystyka części pozytywnej jest znaczenie bardziej wymagająca. Bez 

względu na fakt, czy Krishnamurti używa takich terminów jak „miłość” lub „wol-
ność” (które ostatecznie są w jego myśli ze sobą tożsame) do opisu stanu kogoś 
żyjącego w prawdzie, to zawsze odnosi się on do możliwości, która stoi przed każ-

dym człowiekiem i do której każdy powinien nieustająco aspirować. Potencjał ten 
polega na rozwiązaniu wspomnianego wewnętrznego konfliktu podmiotu, a co za 

tym idzie spontanicznego wykształcenia nowego modus vivendi, emanującego na 
całe społeczeństwo i kulturę. W opinii Krishnamurtiego, potencjał ten może być 

                                                           

14 Zob. Jiddu Krishnamurti, On Truth (San Francisco: HarperCollins, 2013). 
15 Jiddu Krishnamurti, Truth and Actuality (Madras: Krishnamurti Fundation India, 

1977), 127. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

55 

 

zrealizowany wyłącznie poprzez transformację zainicjowaną głębokim zrozumie-

niem struktury wewnętrznego konfliktu, które to zrozumienie i wynikająca z niej 
transformacja jest dla Krishnamurtiego kwintesencją myślenia religijnego. 

Czego dotyczy więc ten centralny konflikt? Treścią tego sporu nie jest wyklu-
czanie się dwóch przeciwstawnych wartości, z których jedna reprezentuje prawdę, 
a druga fałsz, ale walka pomiędzy dwiema formami kłamstwa, z których obydwie 

muszą zostać spostrzeżone jako fałszywe. Oto stosowny fragment wypowiedzi fi-
lozofa, który zwięźle prezentuje tę myśl: „Konflikt może i nieuchronnie musi ist-
nieć pomiędzy fałszem i fałszem, a nie między prawdą i fałszem. Czyż nie tak? Nie 

może być konfliktu między tym co jest prawdą a tym, co jest fałszem, ale może 
i musi istnieć konflikt pomiędzy dwiema fałszywymi alternatywami, pomiędzy 

stopniami fałszu, pomiędzy przeciwieństwami”16. Rozwiązanie nie może przyjść 
ze strony jednej z dwóch alternatywnych stanowisk. Ani postawa afirmacji, ani 
buntu w stosunku do współczesnego świata nie jest prawdziwym rozwiązaniem. 

Pozytywny wymiar nauczania filozofa nierozerwalnie wiąże się z negacją obydwu 
alternatywnych poglądów. 

W opinii Krishnamurtiego, tam, gdzie istnieje konflikt, tam mamy do czy-
nienia wyłącznie z fałszem. Prawda oznacza bowiem stan, w którym brak jest kon-
fliktów jako takich, a więc w strukturze psychologicznej podmiotu brakuje ele-

mentu introjekcji fałszywych poglądów, przemyconych pod pozorem prawdy. 
Doprowadzenie do tego stanu nie może odbywać się przy pomocy próby inten-
cjonalnego dążenia do znalezienia prawdy, gdyż takie przedsięwzięcie kończy się 

jedynie odnalezieniem bardziej wyrafinowanej formy kłamstwa. Oto stosowny cy-
tat: 

 
Czy można znaleźć Boga, szukając go? Czy można poszukiwać tego czego się nie 

zna? Aby znaleźć, musisz wiedzieć, czego szukasz. Jeśli szukasz, żeby znaleźć, wtedy 

to, co znajdziesz, będzie tylko projekcją twojej świadomości. Będzie to tym, czego 

pragniesz, ale projekcja tego czego pragniesz, nie jest prawdą. Szukać prawdy to za-
przeczać jej. Prawda nie ma stałego miejsca, nie ma ścieżki, nie prowadzi do niej 

                                                           

16 „Conflict can only, and must inevitably, exist between the false and the false, not be-

tween truth and the false. Isn’t that so? There cannot be conflict between what is true and what 

is false. But there can be conflict and there must be conflict between two false things, between 

the degrees of falseness, between the opposites”. Krishnamurti, Total Freedom, 17. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

56 

 

żaden przewodnik [...]. Kiedy szuka się prawdy, to, to co się naprawdę znajduje, 

wyłania się z ignorancji, ponieważ samo poszukiwanie rodzi się z ignorancji17. 

 
Jedynym sposobem na to, by prawda niejako sama się zamanifestowała i po-

łożyła kres wszelkim konfliktom, jest zrozumienie sytuacji takiej, jaka ona jest tu 

i teraz, co oznacza rozpoznanie, że konflikt jest faktycznym stanem rzeczy, od któ-
rego nie ma żadnej prostej ucieczki. Wszelka forma rozwiązania, która swój po-

czątek ma w dyskursywnej myśli, jest ucieczką od obecnego stanu i w konsekwen-
cji prowadzi do dalszych napięć i kolejnych form wykluczających się alternatyw. 

Cały proces konceptualizowania wartości i ideałów jest w opinii Krishna-

murtiego ucieczką w przyszłość przed problemami, jakie znajdują się tu  
i teraz. Dla przykładu ideał braku przemocy (sansk. ahiṃsā), jaki jednostka stawia 

przed sobą, jest w opinii filozofa tylko przebiegłym sposobem, w jaki podmiot 
ucieka od przemocy w swoim obecnym życiu. Oto kolejny cytat: 
 

Będąc okrutnym, umysł projektuje względem tego stan przeciwny, ideał braku prze-
mocy. Powiada się, że ideał pomaga w przezwyciężeniu swojego przeciwieństwa, ale 

czy na pewno? Czy ideał nie jest unikiem, ucieczką od tego co było albo od tego co 

jest? Konflikt między rzeczywistością a ideałem jest oczywistym sposobem na od-

roczenie zrozumienia rzeczywistości. Ponadto, konflikt wprowadza tylko kolejny 

problem, który pomaga ukryć problem bezpośredni18. 

 

                                                           

17 Is God to be found by seeking him out? Can you search after the unknowable? To find, 

you must know what you are seeking. If you seek to find, what you find will be  

a sell-projection; it will be what you desire, and the creation of desire is not truth. To seek truth 

is to deny it. Truth has no fixed abode; there is no path, no guide to it [...]. When truth is sought, 

what is found can only come out of ignorance, for the search itself is born of ignorance”. Jiddu 

Krishnamurti, Commentaries on Living. From the notebooks of J. Krishnamurti. First Series 

(Wheaton: Quest Book, 2006), 43. 
18 „Being violent, the mind projects its opposite, the ideal of non-violence. It is said that 

the ideal helps to overcome its own opposite; but does it? Is not the ideal an avoidance, an escape 

from the what has been, or from what is? The conflict between the actual and the ideal is obvi-

ously a means of postponing the understanding of the actual, and this conflict only introduces 

another problem which helps to cover up the immediate problem”. Jiddu Krishnamurti, Com-
mentaries on Living. From the notebooks of J. Krishnamurti. Second Series (Wheaton: Quest 

Book, 2002), 67. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

57 

 

Wewnętrzna walka z przemocą polegająca na niekończącym się projektowa-

niu w przyszłość momentu jej przezwyciężenia jest tylko wyrafinowaną formą 
ucieczki od konfrontacji z rzeczywistością przemocy tu i teraz. Podobne przykłady 

można właściwie podawać bez końca. 
Według filozofa, sama przytomność konfliktu bez popadania w iluzoryczne 

próby rozwiązania go przy pomocy dyskursywnej myśli, jest tożsama z jego rze-

czywistym rozwiązaniem. Konflikt istnieje tak długo, jak długo istnieje nadzieja 
na to, że jedna ze skonfliktowanych stron wygra, a to implikuje wiarę w to, że 
jedna z nich jest lub okaże się prawdą. Dopiero pełna konfrontacja z beznadziej-

nością sytuacji umożliwia odrzucenie obydwu skonfliktowanych punktów widze-
nia. Droga do takiego stanu nie może wynikać z zastosowania jakiejś techniki, me-

tody lub sposobu, ponieważ ich akceptacja oznacza uległość w stosunku do auto-
rytetu, który je oferuje, co szłoby w kontrze do zaprezentowanych wyżej poglądów 
omawianego filozofa. Prawdziwe rozwiązanie należy rozumieć raczej jako głęboki 

egzystencjalny proces, w którym następuje systematyczne wyczerpanie wszystkich 
możliwości rozwiązania konfliktu – a w rzeczywistości ucieczki przed konfliktem 

– jakie przedstawia dyskursywna myśl. Wynika to z przyjęcia przez Krishna-
murtiego dialektycznej zasady, że „pełna negacja jest istotą tego, co pozytywne”19. 

Jedynym zadaniem, jakie podmiot ma do wykonania, aby osiągnąć prawdę, 

to w duchu bezkompromisowości przekonać się na własnym przykładzie o inhe-
rentnie fałszywej naturze wszystkich alternatyw, jakie prezentuje dyskursywna 
myśl. Nie prowadzi do tego wyrafinowana intelektualna analiza, tylko coś, co mo-

żemy roboczo określić jako pozbawioną złudzeń szczerość w stosunku do samego 
siebie. 

Żyć w zgodzie z wartościami i dokonywać ich realizacji we własnym codzien-
nym życiu, jednocześnie nie popadając w fanatyzm i potępienie innych, to zada-
nie, które nie może się powieść z poziomu dyskursywnej myśli. Ta zawsze wikła 

się w fałszywe i wykluczające się alternatywy, co jedynie wzmacnia polaryzację 
i niepokój. Prawdziwe poznanie pochodzi z intuicyjnego wglądu, którego nie na-

leży widzieć jako równoległej formy poznania wobec myślenia dyskursywnego, ale 
raczej jego przekroczenia, kiedy możliwości dyskursywnej myśli zostały wyczer-
pane. To wtedy, w opinii Krishnamurtiego, ma szansę wyłonić się intuicyjny 

                                                           

19 „Total negation is the essence of the positive”. Mary Lutyens, Krishnamurti: The Years 
of Fulfilment (Nowy Jork: Farrar, Straus and Giroux, 1983), 149. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

58 

 

wgląd, który w jednym bezczasowym akcie obejmuje zrozumieniem całość pro-

blemu, inicjując przy tym transformację oraz wyłonienie się świadomości, w któ-
rej brak jest wyboru (ang. choiceless awareness). Oto jak Krishnamurti opisuje tę 

nową świadomość: 
 

Świadomość to cicha i pozbawiona wyboru obserwacja tego, co jest. W tej świado-

mości problem rozwiązuje się sam z siebie, a tym samym jest w pełni  

i całkowicie zrozumiany. Problem, będąc złożonym, nigdy nie może być rozwiązy-

wany na jego własnym poziomie, ale musi być rozumiany w całości swojego pro-

cesu. Próba rozwiązania problemu tylko na jednym poziomie, fizycznym lub psy-

chologicznym, prowadzi do dalszego konfliktu i zamieszania. Aby rozwiązać pro-

blem, musi istnieć ta świadomość, ta pasywna czujność, która ujawnia całość pro-

cesu20. 

 
Świadomość, która postrzega prawdę, nie musi dokonywać wyborów pomię-

dzy wykluczającymi się wartościami, ponieważ dla takiej świadomości, każda sy-
tuacja, w którą jest uwikłana i którą postrzega bez złudzeń, jest najzupełniej pro-

sta, a działanie wynikające z takiego poznania jest zawsze oczywiste. Świadomość 
uwolniona od konieczności wyboru między dwoma alternatywnymi stanowi-
skami, postrzegając prostotę zewnętrznych faktów, bez pośrednictwa dyskursyw-

nej myśli, nie wikła się w konieczność wyboru, ponieważ jest dla niej zupełnie 
oczywiste, co należy czynić w danym momencie. 

Podsumowując, proponowana przez Krishnamurtiego trzecia droga, prze-

kraczająca skonfliktowane stanowiska i tworząca nowy mianownik wartościo-
wego życia, nie może być przedmiotem konceptualizacji. Może być jedynie zama-

nifestowana w codziennym działaniu. W duchu prezentowanego filozofa możemy 
stwierdzić, że kryzys wartości nie zostanie prze-zwyciężony przez skonstruowanie 
nowej filozofii, ale przez odrzucenie dawnych i nowych rozwiązań na rzecz we-

wnętrznej transformacji człowieka. Przemiana w procesie postrzegania 

                                                           

20 „Awareness is the silent and choiceless observation of what is; in this awareness the 

problem unrolls itself, and thus it is fully and completely understood. A problem is never solved 

on its own level; being complex, it must be understood in its total process. To try to solve a prob-

lem on only one level, physical or psychological, leads to further conflict and confusion. For the 

resolution of a problem, there must be this awareness, this passive alertness which reveals its 

total process”. Jiddu Krishnamurti, Commentaries on Living. From the notebooks of J. Krish-
namurti. First Series (Wheaton: Quest Book, 2006), 109. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

59 

 

i reagowania, o której mówił Krishnamurti, to jakościowa zmiana nie tylko w jed-

nostce, ale też, w konsekwencji, w społeczeństwie. Jest ona na tyle całościowa i do-
tykająca fundamentów, na których wznosi się podmiotowość człowieka, że w kon-

sekwencji musi także prowadzić do zasadniczej przemiany w obrębie kultury, tak 
aby możliwe było zbudowanie społeczeństwa prawdziwie otwartego, które nie wi-
kła się w kryzysy wartości, a co za tym idzie, nie tworząc polaryzacji, nie kreuje 

wykluczenia i wrogości. 

 

 

Bibliografia 

 

Aikin, Scott F., Robert B. Talisse. Political argument in a polarized age: Reason and democratic 
life. Cambridge: Polity Press, 2020. 

Huxley, Aldous. The Perennial Philosophy. London: Chatto & Windus, 1947. 

James, William. Doświadczenia religijne. Tłum. Jan Hempel. Warszawa: Książka i Wiedza, 
1958. 

Katz, Steven Theodore. „Language, Epistemology and Mysticism”. W: Mysticism and Philo-
sophical Analysis, red. Steven Theodore Katz, 22–74. New York: Oxford University Press, 

1978. 

Krishnamurti, Jiddu. „Ojai 9th Public Talk 28th June, 1934”, https://jkrishnamurti.org/es/con-

tent/ojai-9th-public-talk-28th-june-1934 (dostęp: 12.12.2021). 

Krishnamurti, Jiddu. „Public Question & Answer 3 Ojai, California, USA – 11 May 1982”, 

https://jkrishnamurti.org/es/content/3rd-question-answer-meeting-12  

 (dostęp: 12.12.2021). 
Krishnamurti, Jiddu. „Public Talk 2 Bombay (Mumbai), India – 20 January 1974”, 

https://jkrishnamurti.org/es/content/public-talk-2-bombay-mumbai-india-20-january-

1974 (dostęp: 12.12 2021). 

Krishnamurti, Jiddu. Commentaries on Living. From the notebooks of J. Krishnamurti. First 
Series. Red. Desikacharya Rajagoplal. Wheaton: Quest Book, 2006. 

Krishnamurti, Jiddu. Commentaries on Living. From the notebooks of J. Krishnamurti. Second 
Series. Red. Desikacharya Rajagoplal. Wheaton: Quest Book, 2002. 

Krishnamurti, Jiddu. Commentaries on Living. From the notebooks of J. Krishnamurti. Third 
Series. Red. Desikacharya Rajagoplal. Wheaton: Quest Book, 1997. 

Krishnamurti, Jiddu. On Love and Loneliness. San Francisco: HarperOne, 1994. 
Krishnamurti, Jiddu. On Truth. San Francisco: HarperCollins, 2013. 

Krishnamurti, Jiddu. Total Freedom: The Essential Krishnamurti. San Francisco: HarperCol-

lins, 1996. 

Krishnamurti, Jiddu. Truth and Actuality. Madras: Krishnamurti Fundation India, 1977. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

60 

 

Lutyens, Mary. Krishnamurti: The Years of Fulfilment. Nowy Jork: Farrar, Straus and Giroux, 

1983. 

Lyotard, Jean-François. Kondycja ponowoczesna. Raport o stanie wiedzy. Tłum. Małgorzata 

Kowalska, Jacek Migasiński. Warszawa: Aletheia, 1997. 

Trungpa, Chögyam. Myth of Freedom and the way of Meditation. Londyn: Shambhala Publi-

cations, 1976. 

Vaidya, Anand. „Democracy and polarization Comments on Aikin and Talisse’s Political  ar-

gument in a polarized age”. Argument: Biannual Philosophical Journal 10, nr 2 

(2020):  457–471. 
Weber, Max. Etyka protestancka i duch kapitalizmu. Tłum. Dorota Lachowska. Warszawa: Wy-

dawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, 2011. 

 

 

Summary 

 

Religious Transformation as a Solution to the Contemporary Axiological Dilemmas  

in the Philosophy of Jiddu Krishnamurti 

 

The article will focus on present selected elements of the thought of the contemporary 

Indian philosopher Jiddu Krishnamurti (1895–1986) in the context of the axiological challenges 

of modern times. The presented figure explicitly addresses the issues of the crisis of values and 

the collapse of the old forms that have organized the life of a society for centuries and gave 

meaning to the actions of the individual. Krishnamurti makes a critical diagnosis of the current 

state of affairs and proposes a radical solution that is based on the internal transformation of 

the individual. Philosopher argues that a true renewal can only begin after a profound religious 

transformation that rejects out-of-date forms of spiritual life. These old forms promise a sense 

of security and belonging, and precisely because of this neither the individual nor the group 

involved in them is able to respond spontaneously to the rapidly changing conditions of the 
modern world. In Krishamurti’s opinion, the solution to this dilemma cannot be found by giv-

ing up religion and an internal transformation in favor of a collective emancipation, but in 

a successive rejection of old forms and their replacement by a tireless pursuit of an internal 

transformation. 

 

Keywords: Jiddu Krishnamurti, transformation, religion, authority, value crises 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30



Robert Trochonowicz, Religijna transformacja jako rozwiązanie … 

 

61 

 

Zusammenfassung 

 

Religiöse Transformation als Lösung für die axiologischen Dilemmata  

der Moderne in Jiddu Krishnamurtis Philosophie 

 

Der Beitrag konzentriert sich auf die Darstellung ausgewählter Elemente des Denkens des 

zeitgenössischen indischen Philosophen Jiddu Krishnamurti (1895–1986) im Kontext der axi-

ologischen Herausforderungen, die die moderne Zeit an den Menschen stellt. Der dargestellte 

Autor greift das Problem der Wertekrise und des Zusammenbruchs alter Formen auf, die jahr-

hundertelang das Leben der Gesellschaft organisierten und den Handlungen des Einzelnen ei-

nen Sinn gaben. Er stellt eine kritische Diagnose des aktuellen Zustands der Dinge und schlägt 

eine radikale Lösung vor, die auf der inneren Transformation des Individuums gründet. Der 
Philosoph argumentiert, dass wahre Erneuerung ihren Ursprung nur in einer tiefgreifenden 

religiösen Transformation hat, in der die veralteten Formen des spirituellen Lebens des Men-

schen abgelehnt werden. Diese alten Formen, die ein Gefühl von Geborgenheit und Zugehörig-

keit vermitteln, führen dazu, dass weder das Individuum noch die daran beteiligte Gruppe in 

der Lage sind, spontan auf die sich schnell verändernden Lebensbedingungen der modernen 

Welt zu reagieren. Nach Krishnamurtis Meinung besteht die Lösung dieses Dilemmas nicht 

darin, Religiosität und innere Transformation zugunsten der kollektiven Emanzipation aufzu-

geben, sondern alte Formen allmählich abzulehnen und durch ein unermüdliches Streben nach 

der inneren Transformation des Individuums zu ersetzen. 

 
Schlüsselwörter: Jiddu Krishnamurti, Transformation, Religion, Autorität, Wertekrise 

 

 
Information about Author: 

 
ROBERT TROCHONOWICZ, PhD student, Doctoral School of Humanities, UMCS; address for 

correspondence: ul Weteranów 18, PL 20–038 Lublin; e-mail: robert.trochonowicz@wp.pl 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 19:25:30

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

