
  

31 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 35 (2023) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2023.35.31-57 

 

Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm  

filozoficzny (część pierwsza: od metafizyki  

do ewolucji kosmosu i biosfery) 

 

 Jacek Breczko 1 
 https://orcid.org/0000-0002-8862-9721 

 

W artykule przedstawiam pewien całościowy pogląd na kryzys, nawiązując do punktuali-

zmu ewolucyjnego Stephena Goulda oraz dokonując jego filozoficznej ekstrapolacji: począwszy 

od dynamicznych ujęć metafizycznych, poprzez ewolucję kosmosu, aż do ewolucji biosfery (po-

dobnie ujętą historię ludzkości zamierzam zaprezentować w kolejnym artykule). Twierdzę, że 

ewolucja na różnych poziomach bytu zachodzi w podobnym „rytmie”. W fazie pierwszej obiekt 

(struktura) znajduje się w stanie względnej równowagi i powolnych (gradualistycznych) prze-

mian. Fazę tę kończy katastrofa, jakieś nagłe zdarzenie (zewnętrzne uderzenie albo wewnętrzne 

„pęknięcie), rozpoczynając fazę gwałtownych przemian, którą można określić jako kryzys sensu 

largo. Owe gwałtowne przemiany narastają aż osiągają moment krytyczny, moment kulminacji 

i przesilenia, który można nazwać kryzysem sensu stricto. Po tym kryzysie albo ma miejsce roz-

pad danego obiektu („śmierć”), albo przetrwanie, ale obiektu już wyraźnie zmienionego. Poja-

wia się nowa jakość (nowa całość), która przechodzi ponownie w stan względnej równowagi 

i powolnych przemian. Wskazuję też na opór, jaki wzbudzała – wśród filozofów, astronomów 

oraz przyrodników – dynamiczna wizja bytu, sugerując jednocześnie, że owa sympatia do sta-

łości jest jedną z odmian idoli plemiennych Bacona. 

 

Słowa kluczowe: kryzys, punktualizm, Stephen Jay Gould, metafizyka, kosmos, biosfera

 

 

 
                                                           

JACEK BRECZKO, dr hab., Uniwersytet Medyczny w Białymstoku; adres do korespon-

dencji: Uniwersytet Medyczny w Białymstoku, Zakład Psychologii i Filozofii, ul. Szpitalna 37, 

15–295 Białystok; e-mail: breczko@poczta.onet.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

32 

 

Pólemos pánton mèn patér esti, pánton dè  

basileús, kaì toùs mèn theoùs édeixe toùs  

dè anthrópous toùs mèn doúlous epoíese  

toùs dè eleuthérous. 

 

Heraklit 

 

Pojęcie kryzysu jest wieloznaczne i bywa stosowane w różnych dziedzinach; 

najczęstsze bodaj obecnie zastosowania to sfera polityki i geopolityki, ekologii, 

moralności i kultury. Zamierzam jednak wykroczyć poza te szczegółowe dzie-

dziny i spojrzeć na kryzys niejako z „lotu ptaka”, całościowo i przekrojowo (czyli 

z perspektywy filozoficznej). Od pewnego czasu rozważałem pomysł takiej syn-

tezy, do jego urzeczywistnienia, przemyślenia i werbalizacji dała zaś impuls kon-

ferencja „Kryzys jako kategoria filozoficzna” (Lublin, 2022)1. Zaprezentowane 

ujęcie będzie opisowe (nie zaś normatywne i wartościujące). Będę próbował kry-

zys – w jego licznych odsłonach – raczej zrozumieć niż piętnować lub pochwalać. 

Chciałbym też już na wstępie zauważyć, że pomysł ten łączy się z moją sympatią 

do dynamicznych i procesualnych wizji bytu, począwszy od Heraklita, a skoń-

czywszy na Bergsonie i Whiteheadzie. Być może zdrowy rozsądek zwodzi nas na 

manowce i nie istnieją rzeczy, a tylko procesy i relacje; być może to nie rzeczy 

tworzą relacje, ale relacje tworzą rzeczy, włącznie – co może nas nieco zasmucać 

– z res cogitans. Przejdźmy jednak „do rzeczy”.  

 

 

* 

 

Zacznijmy od etymologii. Słowo „kryzys” wywodzi się z greki i miało – jak 

to opisuje Reinhart Koselleck – trzy sensy: prawniczy, medyczny i teologiczny2. 

Najbardziej pierwotny (i zarazem inspirujący i trafiający w sedno) był sens praw-

niczy: sąd czy też sędzia, po rozważeniu wszystkich „za” i „przeciw”, podejmował 

„krytyczną decyzję”: winny albo niewinny. Kryzysem zwano ów moment 
                                                           

1 Konferencja Kryzys jako kategoria filozoficzna była zorganizowana na Uniwersytecie 

Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie w dniach 22–23 listopada 2022. 
2 Por. Reinhart Koselleck, Krytyka i kryzys. Studium patogenezy świata mieszczańskiego, 

tłum. Jakub Duraj, Marcin Moskalewicz (Warszawa: Fundacja Res Publica im. H. Krzeczkow-

skiego, 2015). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

33 

 

kulminacyjny, ową „krytyczną decyzję”. W medycynie kryzys nie odnosił się do 

świadomych decyzji, ale do pewnej prawidłowości biologicznej, czy też – innymi 

słowy – do pewnej „logiki” w przebiegu choroby. Mianowicie choroba się rozwija, 

nierównowaga w organizmie narasta, aż wreszcie dochodzi do „momentu kry-

tycznego”, po którym następuje albo stopniowe zdrowienie, albo śmierć. I ów mo-

ment Grecy nazywali „kryzysem”. Perspektywa teologiczna jest bardziej skompli-

kowana. Przechodzimy w tym przypadku od sądu ludzkiego do sądu boskiego. 

W tradycji homeryckiej oraz u Hezjoda nie istnieje – o ile wiadomo – żadna wersja 

boskiego sądu nad duszą po śmierci. Taki sąd pojawia się natomiast w religiach 

misteryjnych, na przykład w orfizmie, a następnie w pitagoreizmie. Wiąże się to 

z koncepcją palingenezy, będącej odmianą wiary w reinkarnację. „Po każdej 

śmierci człowieka jego dusza staje przed sądem i odpowiada za czyny popełnione 

w ciele: [...] dobre dusze udają się na Pola Elizejskie, złe – do Hadesu. Szeregi wcie-

leń powtarzają się, aż wreszcie dusza może na stałe połączyć się z bóstwem”3. Po-

dobne poglądy – o boskim sądzie nad duszą odbywającym się „w rytmie palinge-

nezy” – głosi Platon, a następnie (po części za jego sprawą, odrzucając wszakże 

reinkarnację) wczesne chrześcijaństwo4. Tak czy inaczej, Bóg – niczym cesarz 

w rzymskim amfiteatrze – decyduje, w momencie krytycznym, o zbawieniu lub 

potępieniu. Oto kryzys w ujęciu teologicznym, który rozszerza się również na sferę 

indywidualnej etyki, kiedy to człowiek ocenia moralnie sam siebie5.  

Podsumowując, etymologia wskazuje na następującą intuicję powiązaną 

z  tym pojęciem: kryzys to moment rozstrzygnięcia o fundamentalnym wymia-

rze. Ilustracją może być grecka litera ypsylon, którą pitagorejczycy posługiwali się, 

                                                           
3 Janina Gajda, Pitagorejczycy (Warszawa: Wiedza Powszechna, 1996), 22. 
4 Ma to również, wolno się domyślać, pewien związek z silnym oddziaływaniem koncepcji 

apokatastazy w Kościele Wschodnim. „Poprzez tę eschatologiczną wizję powrotu, orfizm poło-

żył pierwsze zręby filozoficznej koncepcji apokatastazy duszy. Koncepcji, którą na język logosu 

przełożył najpierw pitagoreizm, a później rozwinął m.in. wielki spadkobierca antropologii or-

fickiej – Platon. Koncepcji, która tak wielką rolę odegrała również w kształtowaniu się myśli 

wczesnochrześcijańskiej”. Wojciech Szczerba, „Śmierć i nie-śmiertelność w mitologii greckiej. 

Podstawy filozoficznej koncepcji apokatastazy duszy”, Theological Wratislaviensia 2008, t. 3: 

118. 
5 W poglądach etycznych pitagorejczyków pojawia się litera ypsylon, wskazująca na za-

sadniczy wybór moralny, albo w kierunku zmysłowości i hybris, albo w kierunku duchowości, 

racjonalności i ascezy; owo rozdroże, moment zasadniczej życiowej decyzji, również może być 

ujęty jako kryzys, przesilenie, czyli „krytyczna decyzja”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

34 

 

pragnąc wskazać na fundamentalny wybór, przed jakim – w perspektywie całego 

życia – staje człowiek, albo w kierunku hybris, albo w kierunku racjonalności i po-

wściągliwości. 

 

 

Patriotyzm a nacjonalizm 

 

Spróbujemy sprecyzować i rozwinąć tę intuicję. Otóż na „różnych pozio-

mach bytu” można zaobserwować następującą prawidłowość. W fazie pierwszej 

obiekt (struktura) znajduje się w stanie względnej równowagi i powolnych (gra-

dualistycznych) przemian. Fazę tę kończy katastrofa, jakieś nagłe zdarzenie: ude-

rzenie, „cios” z zewnątrz lub z wewnątrz (a niekiedy zarazem z zewnątrz i z we-

wnątrz) i rozpoczyna się faza gwałtownych przemian, którą można określić jako 

rewolucję lub jako kryzys w sensie szerokim (sensu largo). Owe gwałtowne prze-

miany narastają, aż osiągają moment krytyczny, moment kulminacji i przesilenia, 

który można nazwać kryzysem sensu stricto (niejako kryzys w kryzysie). Po tym 

momencie następuje albo rozpad danego obiektu („śmierć”), albo przetrwanie, ale 

– co ważne – obiektu już wyraźnie zmienionego. Pojawia się nowa jakość (nowa 

całość) i przechodzi ona w stan (kolejną fazę) względnej równowagi i powolnych 

przemian. Kryzys – zarówno w sensie largo, jak i stricte – kończy się więc albo 

całkowitym rozpadem danego obiektu, danej struktury („śmiercią”), albo prze-

mianą w nową całość, w nową jakość. Na „wejściu” kryzysu mamy gwałtowne za-

łamanie równowagi, na „wyjściu” albo zero (rozpad i śmierć), albo jedynkę (nowe 

„ustrukturalizowanie”). Trawestując sentencję słynnego filozofa: „Co nas nie za-

bije, to nas przemieni”. Należy bowiem podkreślić, że ten kolejny stan względnej 

równowagi (nowe „ustrukturalizowanie”, nowa jakość) nie jest lepszy, doskonal-

szy, „wyższy” (jak w materializmie dialektycznym), jest – po prostu – inny. Kry-

zysy rodzą zmiany, ale niekoniecznie postęp. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

35 

 

 
 

 

Poziom metafizyczny 

 

Spróbujmy prześledzić ten schemat na – wspomnianych – „różnych pozio-

mach bytu”. Zacznijmy od poziomu najogólniejszego i zarazem najbardziej – by 

tak rzec – spekulatywnego i hipotetycznego. Otóż kiedy metafizycy, teologowie 

i mistycy próbują przejść od bytów przygodnych, przypadkowych i ulotnych do 

bytu fundamentalnego, koniecznego i niezmiennego, dochodząc nierzadko – siłą 

rzeczy i logiki – do wizji Boga jako Absolutu; jakiejś odwiecznej Jedni zamkniętej 

w sobie i samowystarczalnej. Pierwszym chronologicznie w tej galerii był „Byt 

Parmenidesa, znieruchomiały w samotożsamości swej”, najbardziej zaś płodne – 

jeśli chodzi o kolejne domysły metafizyczne – było „bezczasowe Jedno Plotyna”, 

inicjujące, niczym kamień węgielny, dynamicznie rozwijający się neoplatoński 

nurt emanacyjny6. Główny problem, rodzący kolejne rozwiązania, był – jak się 

zdaje – następujący: jak owo doskonale zamknięte w sobie i samowystarczalne 

Jedno mogło stworzyć coś poza sobą, czyli świat, jaki znamy (mnogi, zmienny 

i kruchy). Jak nastąpiło przejście od doskonałej jedności do kruchej wielości?  

W efekcie pojawiają się różne warianty katastrofy wewnątrz absolutu. Inaczej 

chyba – w ramach tej logiki – być nie może, albowiem żadne „zewnątrz” wobec 

                                                           
6 Określenia w cudzysłowie zaczerpnąłem od Leszka Kołakowskiego. Por. Leszek Koła-

kowski, Mini-wykłady o maxi-sprawach. Seria druga (Kraków: Znak, 1999), 9. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

36 

 

absolutu nie istnieje. Stan absolutnej jedni i równowagi zostaje więc zanegowany 

przez jakieś wewnętrzne „pęknięcie”. Absolut dzieli się – na przykład – na część 

bardziej powierzchniową i na głębszą, mroczną (jakąś nienazywalną otchłań bo-

skości, która – posługując się sformułowaniem Boehme – jest „niezgłębionością”7) 

i kiedy te części wchodzą ze sobą w kontakt, a nawet konflikt, następuje kulmina-

cja i emanacyjna eksplozja świata lub kolejno wyłaniających się z siebie światów 

(z naszym – najbardziej mrocznym – na końcu tego łańcucha; „rekordzista” Ba-

zyliades wymienia 365 kolejnych światów). Tak czy inaczej, owo pęknięcie we-

wnątrz odwiecznej jedni można potraktować jako „kryzys Absolutu”, skutkujący 

nie jego zagładą, ale powstaniem nowej jakości, powstaniem zmiennego świata. 

Można – innymi słowy – potraktować ów kryzys jako poruszenie i rozmnożenie 

Bytu Parmenidesa. Nierzadko owo pęknięcie (w emanacyjnej odmianie genezy) 

„dziedziczy” sam byt. A przeto kryzys wewnątrz absolutu zrodził świat, który jest 

w permanentnym kryzysie. „Pęknięcie” absolutu dziedziczy „pęknięty świat”, 

w którym toczy się nieustanne zmaganie między tym co powierzchniowe i tym co 

tajemnicze mroczne i fundamentalne8. 

 

 

Poziom kosmologiczny: niezmienność 

 

Napomknąwszy o „pękniętym świecie”, możemy opuścić sferę teologiczno-

metafizyczną i przejść na poziom bardziej empiryczny i falsyfikowalny, 

                                                           
7 Jakob Boehme,  Mysterium ziemskie i  niebieskie, tłum.  dr. JOD  (Warszawa:  s.n.,  

1910), 6. 
8 Istnieją – rzecz jasna – inne „filozoficzne warianty” genezy. W tym obszernym zbiorze 

metafizycznych pomysłów, idei i domysłów można wyróżnić, na przykład, wariant z osobowym 

Bogiem-twórcą. Bóg tworzy świat jako celowe dzieło, ale – w wariacie katastroficznym – napo-

tyka na opór jakichś niezależnych od niego sił lub prawidłowości bytu i dlatego w momencie 

tworzenia następuje jakaś katastrofa-awaria (w kabale zwana szewirat ha-kelim , czyli „rozbicie 

naczyń” przez boskie twórcze światło). Zaś w wariancie niekatastroficznym taki Bóg – jak u Le-

ibniza – wszystko dokładnie oblicza oraz przewiduje, biorąc pod uwagę niezależne od niego siły 

lub prawidłowości (na przykład logiczne i matematyczne) i tworzy najlepszy z możliwych świa-

tów. W wariancie katastroficznym świat jest w efekcie owej pierwotnej katastrofy raczej niespo-

kojny, pełen zmagań, napięć, walk, kryzysów (niejako „dionizyjski”). W wariancie niekatastro-

ficznym świat jest w istocie zharmonizowany (niejako „apolliński”: możliwe maksimum ładu 

przy koniecznym minimum chaosu i kryzysu). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

37 

 

mianowicie na poziom współczesnych hipotez i teorii kosmologicznych, które 

zresztą wydają się niekiedy bardziej niezwykłe niż najbardziej nawet barwne mity 

religijne czy „narracje metafizyczne”. Chciałbym zastrzec, że nie mam kompeten-

cji, aby przedstawić owe teorie w formie ścisłej, czyli matematyczno-modelowej, 

mogę – co najwyżej – spróbować przedstawić ich pewne „humanistyczne przybli-

żenie”. 

Zacznę jednak od kilku uwag o tradycyjnych – mających swe źródło w filo-

zofii greckiej – poglądach na naturę kosmosu, aby tym lepiej uchwycić dyna-

miczny i „kryzysowy” charakter współczesnej kosmologii. Otóż w historii filozofii 

i astronomii dominowała wizja stabilnego, niezmiennego wszechświata w wielkiej 

skali. Dominował pitagorejski, platoński i arystotelesowski „model dwusferyczny” 

(czyli „dwukulowy”), z nieruchomą kulą Ziemi w środku świata oraz wielką kulą 

gwiazd stałych na krańcu wszechświata. Dogmatem było, że „niebo się nie zmie-

nia”. Gwiazdy – inaczej niż planety, czyli „wędrowcy” – poruszają się po nie-

zmiennych i bezkolizyjnych orbitach, w równej odległości od Ziemi. Arystoteles 

– polemizując z kreacjonizmem Platona – uważał, że ten niezmienny ruch nie zo-

stał zainicjowany, ale jest odwieczny i będzie wieczny. Zmiany występują w sferze 

podksiężycowej i na Ziemi, niebo zaś – powtórzmy – się nie zmienia. Pewnym 

wyjątkiem od tego poglądu była w starożytności koncepcja Heraklita, który pisał, 

że „gwiazdy są przypadkowo zamiecionym śmieciem” oraz koncepcje atomistów, 

wedle których wszechświat jest nieskończony w przestrzeni i wypełniony nieskoń-

czoną liczbą powstających i rozpadających się światów. Pierwszym empirycznym 

dowodem, że pogląd o niezmienności nieba jest fałszywy, była dostrzeżona w roku 

1572 przez Tycho Brahe nowa gwiazda, która świeciła przez jakiś czas, a potem 

zgasła. Kolejnym dowodem była podobna obserwacja Keplera z roku 1604. Obec-

nie wiemy, że astronomowie ci dostrzegli wybuchy dwóch supernowych, które 

miały miejsce w naszej galaktyce. 

Pogląd o stałości świata w wielkiej skali stał się tak powszechny oraz zako-

rzenił się tak głęboko wśród naukowych elit (od antyku do nowożytności), że bro-

niony był bardzo długo. Warto wspomnieć o intelektualnych rozterkach Newtona 

i pewnych prowizorycznych rozwiązaniach, kiedy próbował teorię powszechnego 

ciążenia zastosować nie tylko do Układu Słonecznego, ale także do całego wszech-

świata. Twierdził, że gdyby wszechświat był skończony w przestrzeni, powszechne 

przyciąganie doprowadziłaby do grawitacyjnego kolapsu i cała masa wszechświata 

„zapadłaby się do środka całej przestrzeni, i tam utworzyłaby jedną wielką 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

38 

 

sferyczną masę”9. Wszechświat byłby przeto niestabilny. Na szczęście – zdaniem 

Newtona – wszechświat jest nieskończony w przestrzeni, a w tym przypadku sy-

tuacja wygląda inaczej. „Jeśli jednak materia byłaby równomiernie rozłożona 

w nieskończonej przestrzeni, to nigdy nie utworzyłaby jednej masy, ale część z niej 

zebrałaby się w jedną masę, a inna część w drugą, tworząc w ten sposób nieskoń-

czoną liczbę wielkich mas, rozrzuconych równomiernie w znacznych odległo-

ściach w całej tej nieskończonej przestrzeni. W taki też sposób mogło powstać 

Słońce i gwiazdy stałe”10. Sam Newton jednak spostrzegł, że wystarczyłaby naj-

mniejsza niestabilność grawitacyjna między tymi „wielkimi masami” i powinny 

one kolejno zapadać się na siebie, niszcząc stabilność wszechświata. Owa zatem 

stabilność grawitacyjna przypomina „cud”. Jest czymś tak niezwykłym „jak moż-

liwość pionowego ustawienia najostrzejszej igły na lustrze”. Co więcej, chodziłoby 

o „pionowe ustawienie nie tylko jednej igły, ale nieskończonej ich liczby”. I puen-

tuje: „Jest to jednak możliwe dla Boskiej mocy”. Zaiste więc jest to cud. A nawet – 

jak to Newton określił w jednym z listów – „nieustanny cud”11. Odwołując się więc 

do ingerencji Boga, uporał się z czymś, co zostało później określone jako „para-

doks grawitacyjny”. Rzec można, że Bóg okazał się „stałą kosmologiczną” Ne-

wtona. 

Paradoks grawitacyjny został nazwany „paradoksem Seeligera”. Warto więc 

przyjrzeć  się próbie ratowania stabilności wszechświata, jaką podjął Hugo von 

Seeliger, dziewiętnastowieczny niemiecki astronom. Jego rozmyślania i obliczenia 

wskazywały, że przyjęcie newtonowskiego prawa grawitacji oraz założenia, że 

wszechświat jest nieskończony, a materia jest w nim rozłożona w sposób równo-

mierny, prowadzi do sprzeczności i paradoksów. Na przykład „wykazał, że poten-

cjał grawitacyjny dostatecznie dużego obszaru wypełnionej materią przestrzeni 

może przyjmować dowolnie wielkie wartości. Wniosek ten prowadził jednakże do 

paradoksalnych konsekwencji: w newtonowskim wszechświecie nieskończona 

siła grawitacyjna sprawia, że materia może w skończonym czasie osiągnąć nie-

skończoną prędkość ruchu”. A ostatecznie cała materia wszechświata zapadłaby – 

z nieskończoną prędkością – w jedną sferyczną masę. Aby uniknąć tych konse-

kwencji, należało zrezygnować z jednego z owych założeń: albo nieskończony, 

                                                           
9 Cyt. za: Tadeusz Pabjan, „Paradoks grawitacyjny”, Zagadnienia Filozoficzne w Nauce 

2011, nr XLVIII: 114. 
10 Tamże, 115. 
11 Tamże, 116. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

39 

 

stabilny wszechświat, albo newtonowskie prawo grawitacji. Sellinger wybrał sta-

bilność wszechświata kosztem teorii Newtona, którą proponował zmodyfikować 

tak, aby zmniejszyć siłę przyciągania (aby grawitacja malała nie dokładnie wraz 

z kwadratem odległości, ale nieco szybciej). Modyfikacja ta miała dotyczyć wiel-

kich odległości międzygwiezdnych, pozostawiając „kwadrat odległości” dla Ukła-

du Słonecznego. Wprowadził przeto do wzorów Newtona pewną stałą, zmniejsza-

jącą siłę przyciągania w relacji do odległości i w ten sposób stabilizował wszech-

świat w wielkiej skali. Oto kolejna postać „stałej kosmologicznej”12. 

Samo pojęcie „stałej kosmologicznej” pojawiło się kilka dekad później. Jego 

twórcą i zarazem twórcą swoistej jej odmiany był – jak wiadomo – Albert Einstein. 

Oddajmy głos specjaliście: „Dokładnie ten sam problem pojawił się w pierwszej 

pracy kosmologicznej Alberta Einsteina z 1917 r. Motywacja wprowadzenia stałej 

kosmologicznej do równań pola przez Einsteina pozornie była inna niż w przy-

padku Seeligera. Einstein poszukiwał statycznego rozwiązania równań pola i dość 

szybko spostrzegł, że rozwiązanie takie istnieje tylko wówczas, gdy do równań 

wprowadzi się odpowiednią dodatnią stałą. Wkrótce jednak okazało się, że był to 

w istocie ten sam problem – problem stabilności pola grawitacyjnego. Rozwiąza-

nie Einsteina jest statyczne ale niestabilne: jakakolwiek, dowolnie mała, zmiana 

wartości stałej kosmologicznej powoduje albo zapadanie się, albo ekspansję Ein-

steinowskiego świata”13. Wystarczy przeto – cofnijmy się jeszcze raz do Newtona 

– że jedna z nieskończonej liczby pionowo postawionych na lustrze igieł upadnie, 

a pociągnie za sobą upadek pozostałych. W jedną lub w drugą stronę: albo w za-

padanie się, albo w ekspansję świata. Podkreślmy: niezależnie od kwestii „mate-

matycznej elegancji”, Einstein wprowadzając stałą kosmologiczną (symbol „Λ”, 

nawiasem mówiąc, przejął od Seeligera), pragnął ratować wizję „solidnego”, trwa-

łego i statycznego wszechświata. Po latach uznał to podobno za największą po-

myłkę swojego życia, z czym chyba wolno się zgodzić i czego nie zmienia fakt, że 

obecnie „stała kosmologiczna” wraca w zupełnie innym kontekście. 

                                                           
12 Pomijam wielu innych dziewiętnastowiecznych astronomów, którzy również próbowali 

zmierzyć się z paradoksem grawitacyjnym, podążając podobnym tropem, czyli zachowując wi-

zję stabilnego i nieskończonego wszechświata kosztem modyfikacji prawa powszechnego ciąże-

nia Newtona. Byli też nieliczni, jak na przykład Carl Charlier, którzy próbowali zanegować „nie-

skończoność wszechświata”, ratując wszakże jego stabilność. 
13 Michał Heller, „Zagadnienia kosmologiczne przed Einsteinem”, Zagadnienia Filozo-

ficzne w Nauce 2005, nr XXXVII: 35. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

40 

 

Ostatnią wielką próbą obrony „niezmienności nieba” była polemika  

z koncepcją gwałtownego początku wszechświata, czyli jakiegoś pierwotnego wy-

buchu (nazwanego ironicznie „wielkim bum”, czyli Big Bang). Owa polemika to 

koncepcja „stanu stacjonarnego”. Okazała się ona jednak – ujmując rzecz w wiel-

kim skrócie – wielką pomyłką i po odkryciu „promieniowania tła” trafiła do „na-

ukowego muzeum”. Warto dodać, że w tym przypadku – doszukując się świato-

poglądowych i filozoficznych inspiracji – chodziło nie tylko o obronę stałości 

wszechświata, ale też jego odwieczności, a przeto o obronę naturalizmu. Wielki 

wybuch mógł być bowiem (i bywał) kojarzony z kreacją. 

 

 

Poziom kosmologiczny: zmienność 

 

Po tym „wstępie stacjonarnym” spróbujmy przejść do krótkiego dynamicz-

nego rozwinięcia. Współczesna kosmologia relatywistyczna rozbija ów sielski ob-

raz stabilnego wszechświata; jego miejsce zajmuje obraz wszechświata eksplodu-

jącego, dynamicznego, „rozchwianego” (określenie Michała Hellera), a nade 

wszystko ewoluującego. Ewolucja ta zaś jest pełna wydarzeń gwałtownych, prze-

wrotów i przesileń, czyli – wedle proponowanego tu ujęcia – „kryzysów” w szero-

kim i wąskim sensie. „Ekspansja wszechświata – pisze w jednej ze swoim pierw-

szych prac Stephen Hawking (wraz z Georgem Ellisem) – jest pod wieloma po-

dobna do kolapsu gwiazdy, z wyjątkiem tego, że w obu tych procesach czas jest 

odwrócony”14. Warto podkreślić – biorąc pod uwagę powyższe stwierdzenie – jed-

norodność ewolucji wszechświata: to nie wiele różnych odrębnych ewolucji, ale 

jedna ewolucja o niezwykle złożonej strukturze i przebiegu. Zarówno przemiany 

tej struktury, jak i jej przebieg mają naturę nie tylko stopniowych, „gradualistycz-

nych” przemian, lecz także – powtórzymy – naturę „kryzysową”: gwałtownych 

wydarzeń, które tworzą nowe jakości albo prowadzą do (prawie) całkowitej de-

strukcji poszczególnych obiektów. W ten sposób można interpretować „wielki 

wybuch”, „pierwotną inflację”, tworzenie się gromad galaktyk i galaktyk, śmierć – 

w rozbłyskach supernowych – pierwszej generacji gwiazd i formowanie się – z ob-

łoków galaktycznych pozostałych po owych wybuchach – nowej generacji gwiazd 

wzbogaconych o pierwiastki ciężkie (wytworzone we wnętrzu gwiazd starych oraz 

                                                           
14 Michał Heller, Ewolucja kosmosu i kosmologii (Warszawa: PWN, 1985), 187. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

41 

 

w czasie „agonalnego kolapsu”). Dodajmy do tego „astrofizyczną nowość”: pod 

koniec lat dziewięćdziesiątych XX wieku odkryto przyspieszającą – mimo hamu-

jącej siły grawitacji – ekspansję Wszechświata poprzez obserwację odległych su-

pernowych jednego typu dających prawie identyczny rozbłysk. Idźmy dalej. 

Różne scenariusze wybuchów supernowych wskazują na odmienne postacie kry-

zysów: „kryzys wewnętrzny” jako kolaps masywnej gwizdy zakończony wybu-

chem; „kryzys zewnętrzny” jako zderzenie się dwóch gwiazd neutronowych, albo 

przechwycenie przez gwiazdę neutronową normalnej gwiazdy i „wysysanie” z niej 

energii, aż do przekroczenia progu wybuchowego (ten właśnie typ daje prawie 

identyczny „rozbłysk”). Z perspektywy historycznej pamięci ludzi, takie „kata-

strofy” jak wybuchy supernowych są niezwykle rzadkie. Ludzkość jest jednak 

„jętką jedniodniówką” na kosmicznej łące. Na szczęście jest to „jętka” nie tylko 

widząca, ale też myśląca, racjonalna i pomysłowa. I oto nauka – ekstrapolacja 

i obiektywizacja ludzkiej racjonalności i pomysłowości – wskazuje, że tylko w na-

szej galaktyce w ciągu ostatnich kilku miliardów lat, takich „płodnych” wybuchów 

supernowych było wiele milionów. Co więcej, zderzają się podobno ze sobą nie 

tylko gwiazdy, ale też galaktyki, a nawet gromady galaktyk. W efekcie powstają 

nowe obiekty o zadziwiających kształtach oraz ma miejsce mieszanie obłoków 

międzygwiazdowych, z których powstają nowe gwiazdy. 

Warto też wspomnieć o pewnych wydarzeniach – mających charakter gwał-

towny i kryzysowy – w naszym najbliższym kosmicznym sąsiedztwie, które przy-

czyniły się do powstania życia na Ziemi, jego ekspansji i „zakorzenienia”. 

Po pierwsze, wybuch supernowej, mający miejsce mniej więcej 4 i pół mi-

liarda lat temu, w pobliżu formującego się Układu Słonecznego. Wywołana prze-

zeń energii miała wielki wpływ na obecny kształt tego układu: obłoki gazu oraz 

innej materii poruszające się wokół Słońca zostały na tyle mocno poruszone, że 

zaczęły formować się pierwsze planety. 

Po drugie, wśród tych planet pojawił się Jowisz, czyli duża planeta gazowa. 

Astrofizycy twierdzą, że takie egzoplanety wpływają na funkcjonowanie swoich 

gwiazd. Liczne dokonane w ostatnich latach obserwacje potwierdzają, że gwiazdy 

z gorącymi „Jowiszami” były jaśniejsze, a więc bardziej aktywne, od tych, które 

takich planet w swoim sąsiedztwie nie posiadają. Gwiazdy bowiem z czasem sta-

rzeją się, co przejawia się coraz wolniejszym obrotem i malejącą aktywnością. 

Można więc powiedzieć, że gorące wielkie egzoplanety wpływają na swoje gwiazdy 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

42 

 

„stymulująco”, spowalniając procesy starzenia się . Kondycja Słońca jest zaś klu-

czowa, jeśli chodzi o życie na Ziemi. 

Po trzecie, powstanie Księżyca miało również podobno charakter katastrofy 

i kryzysu, z którego wyłoniła się nowa jakość. Było mianowicie skutkiem zderze-

nia Ziemi z inną planetą (wielkości Wenus) na początkowym etapie kształtowania 

się Układu Słonecznego. Cały ten proces, wedle najnowszych symulacji kompute-

rowych, trwał zaledwie kilka godzin, co wskazuje na gwałtowność tego wydarze-

nia. W efekcie tej kosmicznej katastrofy część Ziemi oderwała się i razem z reszt-

kami po owej planecie (nazwanej przez kosmologów „Thea”) uformowała Księ-

życ. Księżyc zaś był, jak wiadomo, niezbędny, aby mogło powstać i rozwinąć się 

życie. Co więcej, istnieje domniemanie, że gdyby nie doszło do tego zderzenia, 

które zmieniło ziemską orbitę i kąt nachylenia jej osi, to życie na Ziemi również 

nie mogłoby powstać. Oto przykład życiodajnej katastrofy. Nie jedyny zresztą. 

Zajmowaliśmy się iluzją stałości kosmosfery. Przejdźmy do iluzji stałości bio-

sfery. 

 

 

Poziom biosfery 

 

Wydaje się, że w dziejach filozofii i nauki można wyróżnić, poza różnymi 

odmianami „stałej kosmologicznej”, różne wersje – by tak rzec – „stałej biosfe-

rycznej”, czyli różnych koncepcji przedstawiających przyrodę jako niezmienną 

lub prawie niezmienną. 

Historia owych wyobrażeń jest długa i skomplikowana. Ograniczę się do 

kilku uwag. Wśród presokratyków pojawiała się myśl o powstaniu różnorodności 

biologicznej z jakiegoś stanu prostego; u Empedoklesa pojawia się nawet zarys 

koncepcji „doboru naturalnego”; również atomiści dopuszczali możliwość po-

wstawiania i ginięcia – a przeto zmienności – życia biologicznego na innych pla-

netach (czyli w innych miejscach nieskończonego w czasie i przestrzeni wszech-

świata). Zharmonizowana przyroda byłaby zatem – zarówno u Empedoklesa, jak 

i u atomistów – skutkiem pewnego procesu (od form prostszych do bardziej zło-

żonych) i zarazem dziełem przypadku15. Owe presokratejskie intuicje zostały 

                                                           
15 Siły sprawcze Empedoklesa – philia i neikos – łączą i dzielą, ale „na ślepo”; nie działają 

celowo. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

43 

 

zanegowane przez Platona i Arystotelesa. Główny bodaj zarzut dotyczył owej 

przypadkowości: harmonia i celowość w budowie roślin, zwierząt i ludzi wyklu-

czała – ich zdaniem – „ślepy przypadek” jako przyczynę. Autorytet Platona i Ary-

stotelesa był na tyle duży, wzmocniony następnie autorytetem Kościoła, że pogląd 

o niezmienności gatunków – w wersji bądź kreacji, jak u Platona, bądź też od-

wiecznych kolistych przemian w przyrodzie, jak u Arystotelesa – dominował 

w poglądach uczonych przez ponad dwa tysiąclecia. Warto zauważyć, że jego 

przedstawicielem był nawet Hegel, zwolennik „dynamicznej wizji bytu” (duch jest 

twórczy, przyroda – jako negacja ducha – jest nietwórcza)16. 

                                                           
16 „W ogólnym rozwoju idei (idea-natura-duch) natura jest czymś przypadkowym, zakłó-

ceniem biegu, fazą niższą […]. W świecie duchowym, przyroda jest ciałem obcym i niepożąda-

nym: «Przyroda jest alienacją ducha». Hegel podejmuje zatem platońską i chrześcijańską ideę, 

głoszącą, iż natura jest przeszkodą ma drodze rozwijającego się ducha. […] Porównując naturę 

z duchem Hegel znajduje jeszcze jeden dowód jej niższości. W Wykładach z filozofii dziejów 

oświadcza, że natura podlega modyfikacjom, które, choć bardzo różne, tworzą niezmiennie 

i wiecznie powtarzające się koło. W ten sposób wprowadza nieuzasadnione rozróżnienie mię-

dzy zmianami zachodzącymi w historii a zmianami w przyrodzie; pierwsze z nich ucieleśniają 

postęp i to co nowe, ponieważ bezpośrednio reprezentują ducha”. Constantin Ionescu Gulian, 

Hegel czyli filozofia kryzysu, tłum. Maria Ochab, Stanisław Cichowicz (Warszawa: PWN, 1974), 

406. Podobnie Stephen Houlgate: „Hegel – ku niezadowoleniu wielu spośród tych, których 

z różnych względów pociągała jego ĕlozoĕa – całkowicie odrzuca doktrynę ewolucji gatunków. 

Rzecz jasna, Hegel nic nie wiedział o teorii Darwina: zmarł dwadzieścia osiem lat przed opubli-

kowaniem w 1859 roku O powstawaniu gatunków. Był jednakże zaznajomiony z ewolucyjną 

teorią Lamarcka, który zakładał, że organizmy niższe powstały spontanicznie, a następnie stop-

niowo rozwinęły się z nich organizmy wyższe (poprzez, na przykład, przekazywanie nabytych 

cech). Hegel w sposób dobitny wyraża swoją niechęć do teorii ewolucji na początku i na końcu 

Filozoĕi przyrody […] «nawet jeśli Ziemia była kiedyś w stanie, w którym nie było żadnych 

żywych istot, a tylko procesy chemiczne, i tym podobne, to jednak w chwili, gdy błyskawica 

życia uderzyła w materię, od razu pojawiło się określone, kompletne stworzenie; tak jak Mi-

nerwa w pełni uzbrojona wyskoczyła z głowy Jowisza… Człowiek nie rozwinął się ze zwierzęcia, 

ani zwierzę z rośliny; każdy jest od razu, za jednym zamachem, tym, czym jest»”.  [„To the dis-

comfort of many who are otherwise persuaded by his philosophy, Hegel rejects outright the 

doctrine of the evolution of species […]. Hegel, of course, knew nothing of Darwin’s theory: he 

died twenty-eight years before The Origin of Species was published in 1859. He would have 

been familiar, however, with the evolutionary theory of Lamarck, who assumed that lower or-

ganisms were generated spontaneously and that higher organisms then gradually developed 

from them (through, for example, the transmission of acquired characteristics). Hegel makes 

his hostility to evolutionary theory clear at the beginning and towards the end of the Philosophy 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

44 

 

Czasy Hegla to już jednak okres rozpadu „starego paradygmatu”, natomiast 

rysy na jego fundamencie i stopniowe kruszenie można dostrzec już w XVIII 

wieku, a nawet XVII wieku. Stary paradygmat – oparty z jednej strony na platoni-

zmie i arystotelizmie, z drugiej zaś na przekazie biblijnym – opierał się, po-

wtórzmy, na przekonaniu, że Bóg stworzył wszystkie gatunki od razu i trwają one 

niezmiennie chronione przez Bożą opatrzność. Gdyby bowiem jakiś gatunek zgi-

nął, to by znaczyło, że Bóg zniszczył (czy też dopuścił do zniszczenia) własne 

dzieło, uszkadzając w ten sposób swoje arcydzieło, czyli Scala Naturae. 

Należy jednak zauważyć, że ów stary paradygmat uległ w oświeceniu pewnej 

modyfikacji, która nie zmieniała wszakże „istoty rzeczy”, czyli przekonania o sta-

łości i stabilności przyrody. Otóż opiekuńczy Bóg-ojciec został zastąpiony przez 

opiekuńczą matkę-Naturę: teodycea została zamieniana na „naturodyceę”. To na-

tura stworzyła wszystkie gatunki i je chroni, albowiem wszystkie są potrzebne; 

mają swoje niepowtarzalne miejsce i niezastępowalne funkcje w jej wielkim dziele, 

niczym sprężyny, śrubki i zębatki w zegarze. Impulsem do owej modyfikacji było 

– między innymi – zyskujące coraz liczniejszych zwolenników przekonanie, że 

czas istnienia Ziemi jest dużo dłuższy niż czas wskazywany w Biblii17. 

Kolejne odkrycia – szczególnie liczne w czasach rewolucji przemysłowej, 

kiedy to poszukiwano naturalnych źródeł energii oraz budowano kanały żeglu-

gowe, odkrywając kolejne warstwy skalne – uderzały jednak nie tylko w teodyceę 

powiązaną z Biblią, ale też w naturodycę. Wymienić należy, po pierwsze: skamie-

niałości (znane zresztą już w starożytności), czyli odciski na skałach mające kształt 

roślin i zwierząt, przy czym niektóre nie przypominały żadnych znanych roślin 

i zwierząt. Zwolennicy „stałej biosferycznej” bronili się, twierdząc – jak Martin 

Lister – że skamieniałości to twory pochodzenia nieorganicznego. Pogląd ten 

                                                           
of Nature […] «even if the earth was once in a state where it had no living things but only the 

chemical process, and so on, yet the moment the lightning of life strikes into matter, at once 

there is present a determinate, complete creature, as Minerva fully armed springs forth from 

the head of Jupiter... Man has not developed himself out of the animal, nor the animal out of 

the plant; each is at a single stroke what it is»”.] Stephen Houlgate, An Introduction to Hegel, 

Freedom, Truth and History (Hoboken: Wiley-Blackwell, 2005), 173–174. 
17 Na przykład Georges Bufon, słynny francuski przyrodnik i filozof, w połowie XVIII 

wieku, robiąc doświadczenia z rozgrzanymi kulami z żelaza, oszacował wiek Ziemi na 70 tysięcy 

lat, co było – jak teraz wiemy – wynikiem zdecydowanie zaniżonym, jednak dziesięciokrotnie 

dłuższym niż „datowanie” biblijne. Nawiasem mówiąc, teoria Buffona została w 1751 r. potę-

piona przez Sorbonę jako sprzeczna z Pismem Świętym. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

45 

 

jednak okazał się trudny do utrzymania, odkrywano bowiem, po pierwsze, po-

dobne skamieniałości w kolejnych ułożonych poziomo warstwach, co prowadziło 

do wniosku, że owe warstwy odpowiadają kolejnym epokom geologicznym, 

w których żyły odmienne rośliny i zwierzęta. Po drugie, okrywano coraz więcej 

szczątków żyjących dawno zwierząt, a nawet praludzi, w tym wiele kości (a nawet 

całych szkieletów) gigantycznych, wskazujących na istnienie ogromnych zwierząt, 

które trudno byłoby – gdyby nadal żyły – przeoczyć (argument zwolenników sta-

rego paradygmatu, że żyją gdzieś na nieznanych lądach, chronione przez opatrz-

ność lub naturę, stawał się coraz słabszy, wraz ze znikaniem białych plam na mapie 

globu). Ostatnią bodaj deską ratunku był pogląd, że Bóg celowo umieścił te kości 

w ziemi, aby wystawić na próbę naszą wiarę. Filozofowie i naukowcy o bardziej 

empirycznym nastawieniu szukali jednak innych sposobów wyjaśnienia owych 

danych, nierzadko tworząc inne odmiany „stałej biosferycznej”. Najważniejsze 

próby można ułożyć w pewnym porządku chronologicznym i zarazem „dialogicz-

nym”. 

Zacznijmy od ewolucjonizmu Jeana de Lamarcka (nazywanego początkowo 

transformizmem). Można go potraktować jako powrót do poglądów presokraty-

ków, a szczególnie Empedoklesa, w zmienionych jednak okolicznościach histo-

rycznych (ideowych oraz „faktograficznych”). Lamarck był – jeśli chodzi o jego 

wizję świata i najogólniejsze poglądy – oświeceniowym deistą. Uważał, że istnieją 

niejako trzy odrębne poziomy bytu. Pierwszy poziom to Bóg („Najwyższy 

stwórca”), działający celowo i będący – niedostępną dla ludzkiego umysłu – mą-

drością oraz potęgą, a nade wszystko wolą. Drugi poziom to stworzona przez 

niego natura, mająca swoje niezmienne prawa, działająca mechanicznie, przyczy-

nowo, ale nie celowo (niejako „ślepa”). Trzeci poziom to bierna materia, czyli 

„wszechświat” rzeczy. Natura rzeźbi i kształtuje ową materię, niczym arystotele-

sowska forma, pozbawiona jednak, podkreślmy, przyczyny celowej. Błędnie przy-

pisywano Lamarckowi (choć nie ma zgody w tej kwestii wśród interpretatorów) 

istnienie w naturze immanentnej „tendencji do doskonalenia się i komplikowa-

nia”, co z jednej strony przysparzało mu sympatyków w kręgach niemieckich ro-

mantycznych filozofów przyrody, z drugiej strony wzbudzało niechęć wśród em-

pirycznie nastawionych przyrodników. W jaki wszakże sposób działa owa – stwo-

rzona przez Boga, ale autonomiczna – natura? W sferze biologii Lamarck wyod-

rębnia dwa główne prawa czy też mechanizmy: pierwszy mechanizm to dostoso-

wanie się organizmów do warunków otoczenia, przejawiające się w używaniu 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

46 

 

pewnych organów i nieużywaniu innych, co prowadzi do wzmocnienia używa-

nych oraz zaniku nieużywanych. Drugi mechanizm to dziedziczenie: owe zmiany 

– pojawiające się za życia organizmu – są przekazywane potomstwu. Prowadzi to 

do stopniowych przekształceń w ramach gatunków aż do ich „transformacji” 

w gatunki nowe, począwszy od najprostszych i kończąc na najbardziej złożonych. 

Gatunki nie są zatem gotową boską kreacją, ale efektem działania boskiej kreacji, 

jaką jest „ślepa” natura, która w sposób przyczyno-skutkowy (a nie finalistyczny) 

tworzy „wszystkie swe ciała”. Koncepcja ta nie tylko nie zyskała powszechnego 

uznania, ale spotkała się z chłodnym przyjęciem (Lamarck zaś umarł w osamot-

nieniu i nędzy). Uderzała bowiem w kreacjonizm, a przeto w tradycję i religię, nie 

dawała również – z perspektywy empirycznego przyrodoznawstwa – przekonują-

cego wyjaśnienia powstawania nowych gatunków. Uważano bowiem, że gatunki 

są doskonale przystosowane do swoich nisz, a więc każda zmiana musiałaby pro-

wadzić do ich wyginięcia. Badano, na przykład, egipskie mumie kotów i okazy-

wało się, że nie różniły się od kotów współczesnych (wniosek: koty nie ewoluują)18. 

Koncepcją pozostającą w opozycji do ewolucjonizmu był katastrofizm. Geo-

rges Cuvier – jego twórca i główny przedstawiciel – uważał, podobnie zresztą jak 

Lamarck, że skamieniałości pochodzą od wymarłych gatunków (jego argumenty 

były na tyle przekonujące, że zostały zaakceptowane przez środowisko naukowe). 

Inaczej jednak niż ten pierwszy sądził, że owo wymieranie nie było skutkiem stop-

niowej „transformacji”, lecz gwałtownego wymierania, związanego z jakimiś wiel-

kimi katastrofami. Życie odradzało się na nowo dzięki ingerencji Boga: Bóg two-

rzył nowe „gotowe” gatunki. Ostatnią taką katastrofą był potop, dlatego też dino-

zaury (czyli etymologicznie „straszne jaszczury”) były również nazywane „gadami 

przedpotopowymi”. W ten sposób Cuvier próbował pogodzić tradycję (religię 

i kreacjonizm) z empirią, czyli coraz liczniejszymi dowodami wskazującymi na 

wymieranie gatunków19. 

Cuvier zmodyfikował również teorię drabiny bytów (scala naturae), twier-

dząc, że Bóg stworzył zwierzęta według czterech odrębnych planów budowy 

                                                           
18 Co ciekawe, nie podważano zazwyczaj przekonania o dziedziczności cech nabytych 

(Darwin również akceptował ten pogląd). 
19 Uczeń Couviera, Alcide d’Orbigny opublikował w roku 1849 pracę Prodrome 

de Paléontologie Stratigraphique, zawierającą opis blisko 18000 gatunków wymarłych zwierząt, 

przyporządkowując je do 27 pięter, albowiem uważał, że było 27 wielkich katastrof i odpowied-

nio 27 aktów boskiej kreacji. Bóg niejako ściera tablicę i zapisuje ją na nowo. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

47 

 

(wyróżnił kręgowce, mięczaki, członowane i promieniste). W ten sposób mógł 

wykazać, że nie ma żadnego związku między organizmami posiadającymi owe 

cztery typy budowy; a skoro takie pokrewieństwo nie występuje, wykluczone jest 

powstawanie na drodze ewolucji. Wszystko, co istnieje trwa niezmiennie zgodnie 

z planami Boga. Stała biosferyczne uzyskała w ten sposób swoistą postać: stałość 

– przerywana gwałtownymi wydarzeniami, przypominającymi rewolucje spo-

łeczne – przechodziła w nową stałość. 

Otóż niechęć do dziejowych katastrof i krwawych rewolucji (pamięć  

o rewolucji francuskiej i wojnach napoleońskich była bowiem wtedy żywa) przy-

czyniła się z kolei – jak sugeruje Stephen Jay Gould – do sformułowania koncepcji 

opozycyjnej wobec katastrofizmu, mianowicie geologicznego aktualizmu, zwa-

nego również uniformitaryzmem (od uniformizacji)20. Mottem tej koncepcji mo-

głaby być łacińska sentencja: nihil novi sub sole. Jej twórca, Charles Lyell (począt-

kowo mentor, a następnie przyjaciel Darwina) głosił – ujmując rzecz w skrócie – 

trzy tezy: prawa przyrody (również te związane z procesami geologicznymi) nie 

zmieniają się (pogląd do tej pory uznawany za trafny i będący fundamentem nau-

kowej geologii); intensywność procesów geologicznych jest stała (na przykład 

liczba wybuchów wulkanów i trzęsień ziemi wykazuje niezmienną regularność, 

nie istnieją więc okresy „zagęszczenia” prowadzące do katastrofy); procesy geolo-

giczne, a więc procesy kształtujące skorupę ziemską, zachodzą cyklicznie, czyli na-

stępują po sobie niczym pory roku (nie istnieje więc postęp; ten pogląd uderza 

zarazem w progresywizm i ewolucjonizm). „Lyell – jak pisze Łukasz Kwiatek – 

z takim zapałem zwalczał swoich przeciwników, że uniformitaryzm w jego wyda-

niu na długie dziesięciolecia stał się obowiązującą teorią geologiczną, całkowicie 

wypierając katastrofizm”21. 

                                                           
20 „Kiedy monarchie upadły – pisze Gould – i wiek osiemnasty skończył się epoką rewo-

lucji, naukowcy zaczęli postrzegać zmianę jako zwyczajny element uniwersalnego porządku, 

a nie jako wyjątek i odstępstwo od normy. W stosunku do przyrody zastosowali ten sam libe-

ralny program powolnej i uporządkowanej zmiany, który uważali za najwłaściwszy model prze-

mian społecznych. Dla wielu uczonych kataklizm przyrodniczy wydawał się tak samo groźny 

jak panowanie terroru, który pochłonął ich kolegę Lavoisiera” [Stephen Jay Gould, Niewczesny 

pogrzeb  Darwina. Wybór esejów, tłum. Nina  Kancewicz-Hoffman (Warszawa:  Prószyński  

i S-ka, 1999), 186–187]. 
21 Łukasz Kwiatek, Hutton, Lyell i Smith. Geologia staje się nauką, https://www.wielkie-

pytania.pl/article/hutton-lyell-i-smith-geologia-staje-sie-nauka/ (dostęp: 04.04.2023). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

48 

 

Poglądy Lyella, wyrażone w głównym dziele Principles of Geology, były ra-

dykalne i pozbawione niuansów; otóż nie tylko nie występują wielkoskalowe ka-

tastrofy geologiczne, ale też gatunki roślin i zwierząt nie ulegają zmianom i nie 

wymierają. W późniejszych latach zmienił swoje stanowisko pod wpływem Dar-

wina oraz coraz liczniejszych dowodów kopalnych. Zaczął przychylać się do po-

glądu, że zmieniają się zwierzęta oraz zmienia się Ziemia, ale – uwaga – powolut-

ku, stopniowo, bez gwałtownych skoków, co można określić właśnie jako „gradu-

alizm”. Pogląd ten z kolei przejął od niego Darwin. 

W ten sposób przechodzimy do teorii Darwina, czyli do ewolucjonizmu gra-

dualistycznego, który można potraktować jako syntezę ewolucjonizmu oraz aktu-

alizmu, będącą zarazem w opozycji do katastrofizmu. Ewolucja – polegająca na 

przypadkowych mutacjach oraz przeżywaniu (oraz sukcesie reprodukcyjnym) le-

piej przystosowanych do środowiska osobników – zachodzi bardzo powoli, maje-

statycznie, bez skoków. Ów arbitralnie przyjęty przez Darwina gradualizm (bę-

dący, powtórzmy, najpewniej skutkiem wpływu Lyella) wzbudził niepokój jego 

wielkiego zwolennika i obrońcy: Thomasa Huxleya. W liście do Darwina – napisa-

nym po lekturze jego głównego dzieła – zawarł takie oto ostrzeżenie: „Niepotrzeb-

nie utrudniłeś sobie sytuację, przyjmując tak bez zastrzeżeń zasadę: Natura non 

facit saltum”22. Czyli że natura nie czyni skoków. Czyni natomiast przeogromną 

liczbę „ogniw pośrednich”, tworzących „najsubtelniejsze stadia przejściowe”.  

 
Huxley czuł – pisze Gould – że Darwin kopie grób dla swojej własnej teorii. Dobór 

naturalny nie wymaga żadnego założenia dotyczącego tempa. Działałby równie do-

brze, gdyby ewolucja postępowała z ogromną szybkością... Zapis kopalny nie przy-

nosi potwierdzenia stopniowalności przemian: całe fauny ginęły w ciągu niewiary-

godnie krótkich okresów. Nowe gatunki pojawiają się zapisie kopalnym niemal 

zawsze nagle i pozbawione stadiów przejściowych, łączącymi je z przodkami wystę-

pującymi w starszych skałach tego samego regionu. Zdaniem Huxleya, ewolucja 

mogła postępować tak szybko, że powolny i epizodyczny proces sedymentacji nie-

często chwytał ją w działaniu23. 

 

Huxleya nazywano „buldogiem Darwina”. No cóż, buldog okazał się  

w tym przypadku mądrzejszy od pana.  

 

                                                           
22 Gould, Niewczesny pogrzeb Darwina, 85. 
23 Tamże, 185–186. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

49 

 

Punktualizm ewolucyjny i filozoficzny 

 

Kolejnym krokiem – w owym dialektycznym szeregu poglądów na biosferę 

– był pogląd łączący ewolucjonizm z katastrofizmem, czyli – skrótowo – ewolu-

cyjny punktualizm. Należy podkreślić, że jest to nie tylko kolejny krok, ale też, 

z perspektywy niniejszych rozważań, krok najważniejszy, niejako wieńczący. 

Twórcami ewolucyjnego punktualizmu – owej katastroficznej (kryzysowej) mo-

dyfikacji darwinizmu – byli, wspomniany już Stephen Jay Gould oraz Niles El-

dredge. Dobór naturalny, ich zdaniem, zaiste nie wymaga żadnego założenia do-

tyczącego tempa. Natomiast rzeczywiste tempo ewolucji nie jest majestatyczne 

i powolne, ale bywa gwałtowne: ewolucja postępowała z ogromną szybkością oraz 

skokami. Gould tak przedstawia i uzasadnia swoją teorię:  

 
Na żadnym obszarze gatunki nie powstają stopniowo w wyniku stałych przekształ-

ceń swoich przodków. Zjawiają się nagle i „całkowicie ukształtowane”. Ewolucja 

dokonuje się na dwa podstawowe sposoby. W przypadku pierwszego z nich – ewo-

lucji filetycznej – zmianie ulega cała populacja. Gdyby wszystkie zmiany ewolucyjne 

zachodziły w ten sposób, życie nie utrzymałoby się długo. Ewolucja filetyczna nie 

przynosi wzrostu różnorodności, a tylko przemianę jednego obiektu w inny. Ponie-

waż wymieranie gatunków (wskutek zagłady, a nie ewolucyjnej przemiany w coś 

innego) jest tak częste, zespół organizmów pozbawiony mechanizmu powodują-

cego wzrost różnorodności szybko starty by został z powierzchni Ziemi. Drugi spo-

sób ewolucji – specjacja – wciąż zapełnia Ziemię gatunkami. Nowe gatunki oddzie-

lają się od macierzystego pnia … Uważamy, że motorem zmian ewolucyjnych jest 

niemal wyłącznie specjacja24.  

 

Wedle zaś głównych teorii specjacji zachodzi ona szybko w bardzo małych 

populacjach (niejako punktowo). W trakcie swojej historii ewolucyjnej gatunki 

zmieniają się zazwyczaj nieznacznie (są niejako w stanie równowagi, w którym 

adekwatny jest ewolucyjny gradualizm), „ale – jak pisze Gould – od czasu do czasu 

spokój ten przerywa błyskawiczna specjacja” (czyli rodzaj kryzysu i przesilenia)25. 

I to jest kluczowe w ewolucji: owe punktowe przerwy „w spokoju” i powolnych 

zmianach. „Ewolucja to zróżnicowany sukces i rozmieszczenie w czasie tych nowo 

                                                           
24 Tamże, 189. 
25 Tamże, 191. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

50 

 

powstających gatunków”26. Ujmując rzecz w wielkim skrócie, co jakiś czas poja-

wiają się „obiecujące potwory” (obiecujące mutanty).  

Schemat ten został nazwany „modelem punktualistycznym” (punctuated 

equilibria). Bywa też określany jako „hipoteza równowag przestankowych” bądź 

„hipoteza nieciągłych stanów równowagi”. W tych jednak nazwach akcent jest po-

stawiony na równowagę, która okazuje się być nieciągła. „Punktualizm” zaś – ak-

centujący krótkie, acz kluczowe, momenty przerwy w równowadze – wydaje się 

trafiać w sedno zarówno kryzysowej wizji ewolucji, jak i kryzysowej wizji bytu. 

Stąd taki, a nie inny, tytuł tego artykułu. 

Czy jednak zasadne jest przejście od kryzysowej wizji ewolucji życia do kry-

zysowej wizji bytu? Gould dostrzega pewne podobieństwo swego „modelu punk-

tualistycznego” do filozofii zmiany jaką są „tak zwane prawa dialektyki, sformu-

łowane przez Engelsa na podstawie filozofii Heglowskiej”. I dodaje: „Prawa dia-

lektyki są otwarcie punktualistyczne”. Przestrzega jednak, że nie należy jego kon-

cepcji nadmiernie ekstrapolować:  

 
Podkreślam, że nie głoszę „prawdziwości” punktualizmu jako ogólnej filozofii 

zmiany. Każda próba uzasadnienia wyłącznej słuszności twierdzenia tak ogólnego 

zakrawałaby na nonsens. W pewnych sytuacjach gradualizm działa dobrze. (Często 

przelatuję nad pofałdowanymi Appalachami i podziwiam ich uderzająco równole-

głe grzbiety pozostawione przez stopniową erozję mniej odpornych skał, które je 

otaczają). Apeluję po prostu o pluralizm założeń filozoficznych i o uznanie, że takie 

założenia, jakkolwiek ukryte i nie sformułowane, nakładają ograniczenie na nasze 

myślenie o rzeczywistości. Prawa dialektyki otwarcie wyrażają pewną ideologię. Za-

chodnie preferencje dla gradualizmu czynią to również, tylko bardziej subtelnie27.  

 

Ten krótki i zarazem treściowo bogaty cytat zasługuje na dłuższy komentarz. 

Są tam poruszone co najmniej cztery ważne sprawy. Gould twierdzi, że nonsen-

sem jest próba ujęcia rzeczywistości za pomocą jakiejś jednej ogólnej formuły (na-

wet tej, której jest twórcą). Nonsensem okazałyby się przeto prawie wszystkie dą-

żenia i koncepcje filozoficznych maksymalistów i metafizyków (sądzę, że to zbyt 

surowa ocena owych działań). Po drugie, Gould powiada, że gradualizm też 

w pewnych sytuacjach „działa dobrze”. Nie jest to jednak trafny argument prze-

ciwko uogólnieniu punktualizmu; jest to bowiem zawarte (uwzględnione) 

                                                           
26 Tamże. 
27 Tamże, 192. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

51 

 

w modelu punktualistycznym: gradualizm „działa dobrze” w „stanach równo-

wagi” i w ewolucji filetycznej. Po trzecie, Gould apeluje o pluralizm założeń filo-

zoficznych (tutaj pełna zgoda). Zauważa również, że takie założenia mogą być mil-

cząco przyjęte („ukryte i nie sformułowane”) i nakładają ograniczenia na nasze 

myślenie o rzeczywistości. Jeśli dobrze rozumiem, patrzymy niejako przez pewien 

pryzmat, nie zdając sobie z tego sprawy. Gould jako przykład podaje – o czym była 

już mowa – sympatię do stopniowych przemian (do ewolucji, do gradualizmu) 

w myśli Zachodu. Nie jest to miejsce na rozbudowaną polemikę, warto jednak za-

uważyć, że „kult rewolucji” był ważnym składnikiem ideologii komunistycznej, 

która jednak pełniła w znacznej mierze rolę fasadową oraz rolę legitymizacji wła-

dzy, czyli rolę stabilizatora systemu. Otóż realna polityka oraz poglądy przywód-

czych elit Wschodu („nomenklatury”) były nastawione na utrzymywanie status 

quo za wszelką cenę, były więc – posługując się tą terminologią – radykalnie gra-

dualistyczne (władze skłonne były akceptować tylko konieczne minimum zmian). 

To Zachód akceptował zmiany i dostosowywał się do coraz szybciej zmieniającego 

się – między innymi ze względu na rozwój nauki techniki – świata. A przeto sym-

patia do ewolucji i niechęć do gwałtownych przemian w kulturze Zachodu 

uwzględniała niewątpliwie większy zakres zmian niż po stronie komunistycznego 

Wschodu. To Wschód był zatem bardziej „gradualistyczny”. 

Warto też podkreślić, że sympatia do stałości i stabilności nie jest – jak sądzę 

– ukrytym założeniem pewnych kultur i cywilizacji (choć i tu występuje pewne 

zróżnicowanie i właśnie cywilizacja zachodnia jest bodaj najbardziej elastyczna 

i „płynna”), ale raczej czymś ogólnoludzkim, czymś, co można umieść wśród Ba-

conowskich „złudzeń plemiennych” (idola tribus), które odwodzą nas od prawdy, 

pisanej – inaczej w cytacie z Goulda – bez cudzysłowu. Punktualizm – zarówno 

ewolucyjny, jak i filozoficzny – idzie pod prąd owej naturalnej, gatunkowej skłon-

ności do stałości i stabilności, wskazując, że katastrofy i kryzysy są fundamentem 

i napędem rzeczywistości. Płynie natomiast z prądem zbliżającym nas do trafnego, 

adekwatnego postrzegania rzeczywistości: rzeka Heraklita wpływa do morza 

prawdy. Kończąc ten komentarz chciałbym podkreślić (a nie przemilczeć), że 

wbrew ostrzeżeniom Goulda podejmuję w tym artykule próbę (krótką i „robo-

czą”) uzasadnienia słuszności twierdzenia tak ogólnego jak punktualizm filozo-

ficzny. Nie jestem wyjątkiem. W ten sposób postępowali – powtórzmy – niemal 

wszyscy maksymaliści filozoficzny. I nie sądzę – wbrew licznym minimalistom, 

a szczególnie pozytywistom logicznym – aby było to dążenie nonsensowne. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

52 

 

Nonsensem natomiast byłoby przekonanie o „wyłącznej słuszności twierdzenia 

tak ogólnego”, czyli uznanie, że to prawda ostateczna i niepodważalna. 

 

 

* 

 

Ważnym argumentem na rzecz trafności punktualizmu ewolucyjnego oraz – 

toutes proportions gardées – jego filozoficznej ekstrapolacji było odkrycie tak 

zwanych „masowych wymierań”. Do powstania życia na Ziemi przyczyniły się 

prawdopodobnie – o czym była już mowa – gwałtowne wydarzenia kosmiczne 

(wybuch supernowej w relatywnym pobliżu Słońca, kolizja młodej Ziemi z inną 

planetą). Otóż kiedy życie „zalęgło” się już na Ziemi, jego ekspansja i rozwój 

(komplikowanie się) nie odbywały się w sposób powolny, „dostojny” i harmo-

nijny, ale były przerywane mniejszymi i większymi katastrofami (kryzysami) nisz-

czącymi ciągłość. 

  
Problem kryzysów biosfery był do niedawna – jak pisze Marcin Ryszkiewicz – pro-

blemem wymierania, był problemem biologicznym. Dla niektórych był problemem, 

który biologia mogła w pełni wyjaśnić. Wymieranie pewnych grup organizmów 

było związane z sukcesem innych grup, było przejawem Darwinowskiej walki o byt, 

ale na poziomie większych jednostek taksonomicznych (choć Darwinowska selek-

cja powinna – logicznie biorąc – dotyczyć jedynie konkurencji między osobnikami 

i to tego samego gatunku). Skrajni darwiniści, jak L. S. Dawitaszwili, uważali, że 

wypieraniem jednych grup przez inne można wszystko wyjaśnić […]. Ten pogląd 

wydaje się dziś nie do przyjęcia. Problem wymierania wykracza dziś znacznie poza 

sferę stricte biologiczną. Wydaje się, że to cała Ziemia przechodziła okresowe kry-

zysy, a nie tylko jej biosfera. Dlatego mówi się coraz częściej o „wydarzeniach” 

(events). Problem wymierania jest tylko ilustracją i pochodną tych wydarzeń28.  

 

Otóż coraz więcej symptomów wskazuje, że owe „eventy” miały naturę im-

paktową, czyli były skutkiem uderzeń w Ziemię wielkich kosmicznych głazów 

(meteorytów lub planetoid). Co ciekawe, stwierdzono pewien rytm owych kryzy-

sów, potwierdzający hipotezę impaktową. Słońce, kręcąc się wokół centrum naszej 

galaktyki, w regularnych odstępach czasu trafia w obszary większego zagęszczenia 

                                                           
28 Marcin Ryszkiewicz, „Wielki spór o wielkie wymieranie. Cz. I”, Przegląd Geologiczny 

34, nr 1 (1986): 23. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

53 

 

pyłów kosmicznych oraz różnych większych obiektów, co zwiększa prawdopodo-

bieństwo „skażenia” i „bombardowania” Ziemi29. Wyróżnia się pięć masowych 

wymierań i szereg pomniejszych. Okazuje się więc, że nieprawdziwy był obraz – 

dominujący w gradualistycznym ewolucjonizmie – biosfery ściśle wypełnionej ga-

tunkami, pozbawionej niejako pustych miejsc, w której osobniki toczą mozolną 

„walkę o byt”, prowadzącą do powolnych przemian. Wedle koncepcji masowych 

wymierań, przyroda co kilkadziesiąt milionów lat (a nawet co kilka milionów 

w przypadku mniejszych wymierań) opróżnia się z gatunków i historia naturalna 

musi zaczynać się niemal na nowo. „Świat – konkluduje Ryszkiewicz – byłby wów-

czas znacznie bardziej pusty, a historia świata znacznie bardziej złożona niż sądzi-

liśmy. Przy tym każdy cykl byłby w znacznej mierze zamkniętą historią, częściowo 

niezależną od cyklu poprzedzającego i częściowo tylko wpływającą na cykl na-

stępny”30. Twórca hipotezy impaktowej, Luis Walter Alvarez, stwierdził, że są nie-

jako dwie skale ewolucyjne: „powolna zmienność, nie związana z impaktem 

i gwałtowne wymieranie, jednoczesne i zapewne spowodowane impaktem”31. Idea 

owych dwu skal ewolucyjnych zdobywa coraz większe uznanie wśród ewolucjoni-

stów. Jest też zgodna z generalnym schematem punktualizmu filozoficznego, 

który został naszkicowany na wstępie: występuje tam gradualistyczny „stan rów-

nowagi”, który jest przerywany jakąś katastrofą i kryzysem sensu largo, aby po 

okresie przesilenia (kryzysu sensu stricto), albo się rozpaść, albo przekształcić 

w nowy gradualistyczny stan równowagi.  

 

 

 

 
                                                           

29 Ryszkiewicz tak o tym pisze: „Domniemany scenariusz wydarzeń zakłada związek mię-

dzy koncentracją chmur pyłowych w płaszczyźnie galaktycznej, możliwością «skażenia» Ziemi 

wodorem i zmianami klimatycznymi, spowodowanymi być może również akrecyjnym zwięk-

szeniem masy Słońca i związanym z tym wzrostem jego jasności. Innym, potencjalnie ważnym 

rezultatem przejścia przez chmury pyłowe mogłoby być grawitacyjne zakłócenie stabilności ko-

met związanych z naszym układem, prowadzące do zwiększenia częstotliwości kolizji Ziemi 

z tymi obiektami. Taki deszcz komet trwałby przez ok. 10 mln lat i w tym czasie można by się 

spodziewać przynajmniej jednej kolizji z kometą odpowiednich rozmiarów”. Marcin Ryszkie-

wicz, „Wielki spór o wielkie wymieranie. Cz. II”, Przegląd Geologiczny 34, nr 2 (1986): 80. 
30 Tamże.  
31 Cyt. za: Ryszkiewicz, „Wielki spór o wielkie wymieranie. Cz. I”: 24. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

54 

 

Podsumowanie 

 

Dostrzeżenie wielorakich i wielopoziomowych oddziaływań sfery kosmicz-

nej na biosferę jest czymś niezwykle intrygującym (niczym zawiła wielopozio-

mowa zagadka kryminalna à rebour – nie kto zabił, ale kto ożywił), a od strony 

filozoficznej skłania do myślenia holistycznego. Co prawda, nie jest to już – jak na 

przykład u Heraklita i stoików – holizm radykalny: że wszystko jest powiązane ze 

wszystkim (logos, niczym błyskawica, kieruje wszystkim przez wszystko), ale ho-

lizm umiarkowany: wszystko jest powiązane prawie ze wszystkim. Innymi słowy, 

dany obiekt jest powiązany z tak ogromną liczbą procesów i obiektów, że stanowi 

fragment jakieś gigantycznej kosmicznej pajęczyny, w której granicą oddziaływań 

jest prędkość światła oraz tak zwane „stożki czasoprzestrzenne”. Badanie owych 

wielorakich oddziaływań sfery kosmicznej na biosferę mogłoby stać się dziedziną 

zainteresowań jakiejś odrębnej nauki, jakiejś – tym razem ściśle naukowej – neo-

astrologii (przy okazji odbierając monopol na to szacowne słowo różnym ezote-

rykom).  

Wróćmy jednak na Ziemię. Zaprzyjaźniony z Gouldem geolog, Derek Victor 

Ager, rozszerzający – wbrew jego ostrzeżeniom – punktualizm ewolucyjny na geo-

logię, zauważył, że „historia każdego fragmentu Ziemi składa się – tak jak życie 

żołnierza – z długich okresów nudy i krótkich momentów gwałtu”32. Owo nawią-

zanie – w tej błyskotliwej metaforze – do „życia żołnierza”, kieruje naszą uwagę 

na kolejny (bardziej szczegółowy) poziom ewentualnej trafności punktualizmu fi-

lozoficznego: poziom dziejów ludzkości oraz życia człowieka. 

Po punktualistycznej (kryzysowej) wizji bytu, ewolucji kosmosu i biosfery, 

należałoby zatem przejść do punktualistycznej wizji historii ludzkiej33. To temat 

ogromny, zdecydowanie przekraczający ramy tego artykułu i zasługujący na od-

rębne potraktowanie. Ludzka historia – choć bardzo krótka w porównaniu z hi-

storią kosmosu i biosfery – jest zdecydowanie bardziej „gęsta” (zawierająca rady-

kalnie więcej events na różnych poziomach i w różnych wymiarach). Próbę odna-

lezienia w tym ogromie schematu punktualistycznego (czy też prawidłowości 

                                                           
32 Cyt. za: Gould, Niewczesny pogrzeb Darwina, 192. 
33 Nawiązując do dialektyki marksistowskiej (do której – o czym była już mowa – autor 

niniejszego artykułu zachowuje krytyczny dystans), byłoby to przejście od „materializmu dia-

lektycznego” do „materializmu historycznego”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

55 

 

punktualistycznej) podejmę w kolejnym artykule, który będzie kontynuacją i do-

pełnieniem tegoż34. 

Zajmę się w nim – między innymi – poszukiwaniem schematu punktuali-

stycznego na poziomie historii powszechnej (co będzie zbliżone do najogólniej 

pojętego katastrofizmu historiozoficznego), na poziomie narodzin, kryzysów 

i niekiedy upadków cywilizacji, imperiów, państw i narodów, a także na poziomie 

przemian gospodarczych oraz „ewolucji kulturosfery” (a szczególnie nauki, wska-

zując na zbliżony do punktualizmu charakter koncepcji rewolucji naukowych 

Kuhna). Spróbuję też krótko odnieść się – wskazując na różnice i podobieństwa 

w stosunku do punktualizmu – do najważniejszych kryzysowych koncepcji histo-

rii i kultury: Hegla, Spenglera, Witkacego, Znanieckiego, Konecznego, Toyn-

bee’go i Huntingtona.  

 

 

Bibliografia 
 

Boehme, Jakob. Mysterium ziemskie i niebieskie. Tłum. dr. JOD. Warszawa: s.n., 1910. 

Gajda, Janina. Pitagorejczycy. Warszawa: Wiedza Powszechna, 1996. 

Gould, Stephen Jay. Niewczesny pogrzeb Darwina. Wybór esejów. Tłum. Nina Kancewicz-

Hoffman. Warszawa: Prószyński i S-ka, 1999. 

Gulian, Constantin Ionescu. Hegel czyli filozofia kryzysu. Tłum. Maria Ochab, Stanisław Ci-

chowicz. Warszawa: PWN, 1974. 

Heller, Michał. Ewolucja kosmosu i kosmologii. Warszawa: PWN, 1985. 

Heller, Michał. „Zagadnienia kosmologiczne przed Einsteinem”. Zagadnienia Filozoficzne 

w Nauce 2005, nr XXXVII: 32–40. 

Houlgate, Stephen. An Introduction to Hegel, Freedom, Truth and History. Hoboken: Wiley–

Blackwell, 2005. 

Kołakowski, Leszek. Mini-wykłady o maxi-sprawach. Seria druga. Kraków: Znak, 1999. 

Koselleck, Reinhart. Krytyka i kryzys. Studium patogenezy świata mieszczańskiego. Tłum. Ja-

kub Duraj, Marcin Moskalewicz. Warszawa: Fundacja Res Publica im. H. Krzeczkow-

skiego, 2015. 

Kwiatek, Łukasz. Hutton, Lyell i Smith. Geologia staje się nauką, https://www.wielkiepyta-

nia.pl/article/hutton-lyell-i-smith-geologia-staje-sie-nauka/ (dostęp: 04.04.2023). 

Pabjan, Tadeusz. „Paradoks grawitacyjny”. Zagadnienia Filozoficzne w Nauce 2011, nr XLVIII: 

111–126. 

                                                           
34 Będzie zatytułowany Punktualizm filozoficzny (część druga: od historii do metafizyki). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

56 

 

Ryszkiewicz, Marcin. „Wielki spór o wielkie wymieranie. Cz. I”. Przegląd Geologiczny 34, nr 1 

(1986): 20–27. 

Ryszkiewicz, Marcin. „Wielki spór o wielkie wymieranie. Cz. II”. Przegląd Geologiczny 34, nr 2 

(1986): 78–82. 

Szczerba, Wojciech. „Śmierć i nie-śmiertelność w mitologii greckiej. Podstawy filozoficznej 

koncepcji apokatastazy duszy”. Theological Wratislaviensia 2008, t. 3: 103–118. 

 

 

Summary 

 

Crisis is the Father of All Things. Punctuated Equilibrium as a Philosophical Concept 

(Part one: from Metaphysics to the Evolution of Cosmos and the Biosphere) 

 

In this article, I present a holistic view of a crisis, referring to Gould’s concept of “punc-

tuated equilibrium” and making its philosophical extrapolation: from dynamic metaphysical 

approaches, through the evolution of cosmos, to the evolution of the biosphere (in the next 

article, I intend to present a similarly framed history of mankind). I argue that evolution on 

different levels of being occurs in a similar “rhythm.” In the first phase, the object (structure) is 

in a state of relative balance and slow (gradual) changes. This phase ends with a catastrophe, 

some sudden event (an external blow or an internal “rupture”), initiating a phase of rapid 

change that can be described as a crisis in the broad sense. These violent transformations grow 

until they reach a critical moment, a moment of culmination and solstice, which can be called 

a crisis in the strict sense. After this crisis, there is either the disintegration of the object 

(“death”), or the survival, but of the object already clearly changed. A new quality (a new whole) 

appears, which returns to a state of relative balance and slow changes. I also point to the re-

sistance that such a dynamic vision of being elicited from philosophers, astronomers, and nat-

uralists, suggesting that this sympathy for constancy is a variety of Baconian tribal idols.  

 

Keywords: crisis, punctuated equilibrium, Stephen Jay Gould, metaphysics, cosmos, bio-

sphere 

 

 

Zusammenfassung 

 

Die Krise als Vater aller Dinge. Philosophischer Punktualismus  

(Teil eins: von der Metaphysik zur Evolution des Kosmos und der Biosphäre) 

 

In diesem Artikel stelle ich eine gewisse ganzheitliche Sicht der Krise vor, indem ich 

mich auf Stephen Goulds evolutionären Punktualismus beziehe und ihn philosophisch extra-

poliere: von dynamischen metaphysischen Darstellungen über die Evolution des Kosmos bis 

hin zur Evolution der Biosphäre (ich beabsichtige, in einem späteren Artikel eine ähnlich 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55



Jacek Breczko, Kryzys ojcem wszechrzeczy. Punktualizm filozoficzny … 

 

57 

 

gerahmte Geschichte der Menschheit darzustellen). Ich behaupte, dass die Evolution auf den 

verschiedenen Ebenen des Seins in einem ähnlichen „Rhythmus“ verläuft. In der ersten Phase 

befindet sich das Objekt (die Struktur) in einem Zustand des relativen Gleichgewichts und der 

langsamen (graduellen) Veränderung. Diese Phase endet mit einer Katastrophe, einem plötzli-

chen Ereignis (einem äußeren Aufprall oder einem inneren „Bruch“), das eine Phase gewaltsa-

mer Transformationen einleitet, die als Krise sensu largo beschrieben werden kann. Diese ge-

walttätigen Transformationen steigern sich, bis sie einen kritischen Moment erreichen, einen 

Moment des Höhepunkts und des Übergangs, der als Krise sensu stricto bezeichnet werden 

kann. Auf diese Krise folgt entweder der Zerfall des betreffenden Objekts („Tod“) oder sein 

Fortbestehen, allerdings in einem deutlich veränderten Zustand. Es entsteht eine neue Qualität 

(ein neues Ganzes), das wieder in einen Zustand des relativen Gleichgewichts und der langsa-

men Transformation übergeht. Ich weise auch auf den Widerstand hin, den die dynamische 

Vision des Seins bei Philosophen, Astronomen und Naturwissenschaftlern hervorgerufen hat, 

und behaupte, dass diese Sympathie für die Fixierung eine der Varianten von Bacons Idolen des 

Stammes ist. 

 

Schlüsselwörter: Krise, Punktualismus, Stephen Jay Gould, Metaphysik, Kosmos, Bio-

sphäre 

 

 

Information about Author: 

 

JACEK BRECZKO, PhD, Hab., Medical University of Bialystok; address for correspondence: 

Medical University of Bialystok, Department of Psychology and Philosophy, ul. Szpitalna 37, PL 15–295 

Białystok; e-mail: breczko@poczta.onet.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 01:36:55

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

