
  

 

135 

 

Kultura i Wartości  
ISSN 2299-7806  

Nr 38 (2024) 
 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2024.38.135-151  

 
Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 
 

Łukasz Rozwadowski 1 
 https://orcid.org/0000-0002-5721-9324  

 
Artykuł prezentuje koncepcję, wedle której o odrębności danej kultury decyduje porządek 

wartości zestrojonych w niej w określony sposób. Rozważono w nim, po pierwsze, jak zaakcen-
tować czynnościowy i dynamiczny wymiar zestrajania wartości. W tym celu włączono do kon-
cepcji pojęcie performatywności. Po drugie, zaproponowano wyróżnienie trzech sposobów 
ustanawiania relacji między wartościami: hierarchizowanie, splatanie i dystansowanie. Po trze-
cie, wyszczególnione zostały podstawowe założenia aksjologiczne, na których opiera się idea 
kultury jako porządkowania wartości. W tym miejscu szczególnie istotne było pytanie, czy kon-
cepcja ta pociąga za sobą stanowisko aksjologicznego pluralizmu. 

 
Słowa kluczowe: kultura, relacje między wartościami, pluralizm aksjologiczny

 
 

„Sekret odrębności” 
  
Choć wskazanie na związek kultury i wartości, obecny choćby w teoriach 

neokantystów, nie jest novum w humanistyce, wciąż warte rozważenia są nastę-
pujące uwagi Stanisława Pietraszki, założyciela wrocławskiego kulturoznawstwa: 

 

                                                           
ŁUKASZ ROZWADOWSKI, magister, doktorant w Instytucie Kulturoznawstwa na 

Uniwersytecie Wrocławskim; adres do korespondencji: Instytut Kulturoznawstwa, ul. Szewska 
50/51, 50–139 Wrocław; e-mail: lukasz.rozwadowski@uwr.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

136 

 

obecność [wartości] w danej kulturze niewiele jeszcze mówi o aksjotycznym obliczu 
tej kultury. Gdyby zestawić powszechny katalog wartości, jakie identyfikuje reflek-
sja aksjologiczna, oraz zbadać dystrybucję tego zbioru pomiędzy kultury świata, nie-
wątpliwie by się okazało, że większa część tego zbioru występuje w każdej kultur. 
Okazałoby się też, że nie tylko odmienny w każdej kulturze i swoisty dla niej reper-
tuar wartości kształtuje indywidualne oblicze danej kultury, lecz również – a może 
nawet przede wszystkim – rolę taką odgrywa swoisty układ wewnętrzny owego re-
pertuaru, jego indywidualna i z reguły niepowtarzalna struktura. W tej właśnie 
strukturze zawiera się sekret odrębności danej kultury, odrębności widocznej nawet 
wtedy, gdy dana kultura dzieli z innymi kulturami identyczny repertuar wartości1. 
 
Słowa te pozostają interesujące między innymi dlatego, że w obszarze nauk 

społecznych i humanistycznych często traktuje się wartościowanie i inne działania 
zorientowane na wartości jako ekspresję pewnej przedustawnej struktury przyna-
leżącej do podmiotu, na przykład jego hierarchii wartości, etosu. W przywołanym 
zaś fragmencie do kwestii osoby, grupy społecznej bądź podmiotu narodowego 
czy etnicznego nie przywiązuje się pierwszorzędnej wagi, na plan pierwszy wysu-
nięto natomiast szczególny układ wartości. Zresztą przydanie znaczenia temu 
ostatniemu również pozostaje w kontrze do wielu innych perspektyw, wedle któ-
rych o wejściu w krąg zagadnień związanych z kulturą świadczyłoby już samo uję-
cie wartości w aspekcie ich społecznej realizacji. Tymczasem chodzi tu przecież 
o coś więcej, o porządek tychże. Oznacza to między innymi, że zastosowanie 
względem wartości matryc pojęciowych, które raczej je dzielą i klasyfikują, niż 
pozwalają im się zestroić w określone układy, w żaden sposób nie dotyka 
problematyki wyrażonej w podanym cytacie. Owe matryce nie dotyczą bowiem 
układów wartości, ich porządków i możliwości łączenia się w jakiekolwiek 
struktury. 

Idea streszczona w powyższym cytacie odpowiada ponadto w szczególny 
sposób na pytanie, które pojawia się zawsze, gdy w grę wchodzi pluralistycznie 
pojmowana kultura, a więc gdy zakładamy, że kultur jest wiele2. Chodzi o to, za 
pomocą jakiego kryterium wytyczyć granicę między poszczególnymi kulturami. 

                                                           
1 Stanisław Pietraszko, Kultura. Studia teoretyczne i metodologiczne (Wrocław: 

Wrocławskie Wydawnictwo Naukowe Atla 2, 2012), 51–52. 
2 Zob. Janusz A. Majcherek, Kultura, osoba, tożsamość. Z zagadnień filozofii i socjologii 

kultury (Kraków: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Pedagogicznego, 2009), 7–34. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

137 

 

Czy tym, co nas dzieli (a jednocześnie spaja) jest tożsamość narodowa, religia, ry-
tuały społeczne, a może język? Jeśli podążymy za dość łatwo narzucającą się od-
powiedzią, że kultura jest po prostu kulturą określonej społeczności, popadamy 
w błędne koło. Jak zauważył Jerzy Kmita, założyciel innego, tym razem poznań-
skiego, ośrodka kulturoznawczego, z błędnym kołem mamy do czynienia wtedy, 
gdy chcemy wyodrębnić daną kulturę na podstawie tego, że jest kulturą określonej 
społeczności, ale jednocześnie społeczność definiujemy jako taką, która posiada 
wspólną kulturę3. W tym kontekście owa wrocławska idea wygląda na próbę roz-
wiązania czy wręcz ominięcia tego problemu – nie jak w szkole poznańskiej, za 
pomocą zorientowanych funkcjonalnie koncepcji społeczeństwa, lecz poprzez 
głęboką separację zagadnień społecznych od kulturowych. Układy wartości są tu 
jedynym kryterium stanowiącym o swoistości określonej kultury, a zatem ustana-
wiają również granicę między jedną kulturą a drugą. Punkt ciężkości tak dalece 
przesuwa się w stronę porządków wartości, że właściwie poprzedzają one tożsa-
mości społeczne, tak jak wyartykułowane to zostało przez Dorotę Wolską, ewi-
dentnie inspirującą się tu myślą Pietraszki: 

 
Jeśli więc mówić o podmiocie kultury, to […] twierdzę, że nie stanowi go jednostka 
ludzka ani to, co bywa określane społecznym podmiotem, lecz taki układ wartości, 
który ową aksjotyczną przestrzeń konstytuuje i przesądza o jej «topografii» To do-
piero w takich przestrzeniach ludzie określają własną tożsamość i budują ludzkie 
wspólnoty, tu konstytuują się społeczne podmioty4. 
 
Jak widać, Wolska interpretuje układy wartości transcendentalistycznie, jako 

warunek możliwości pojawienia się określonych społecznych tożsamo-
ści/podmiotowości i wspólnot. Ujęciu temu nie udaje się jednak, moim zdaniem, 
uchylić przed zarzutami, które współczesne, głęboko naznaczone poststrukturali-
zmem studia kulturowe formułują przeciwko esencjalistycznemu pojmowaniu 
tożsamości: ahistoryczność, homogenizację prowadzącą do zapoznania tego, co 

                                                           
3 Jerzy Kmita, Późny wnuk filozofii. Wprowadzenie do kulturoznawstwa (Poznań: 

Bogucki Wydawnictwo Naukowe, 2007), 51. 
4 Dorota Wolska, „Wstyd i bezwstyd. Przyczynek do badań nad kulturą i PRL-em”, 

w: Nim będzie zapomniana. Szkice o kulturze PRL-u, red. Stefan Bednarek (Wrocław: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 1997), 63. „Aksjotyczny” ma się tak do aksjologii, 
jak „psychiczny” do psychologii. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

138 

 

marginesowe i niepasujące do całości, brak dynamiki (możliwości przekształce-
nia)5. 

Poniżej spróbuję poprowadzić myśl o kulturze jako porządkach wartości 
w innym kierunku, tak aby zaakcentować dynamiczny i związany z praktyką 
wymiar owych układów. Zaproponuję również wyróżnienie trzech sposobów 
ustanawiania relacji między wartościami. Uważam za istotne, by spróbować 
ponadto wyłożyć podstawowe założenia aksjologiczne koncepcji. Jasność co do tej 
ostatniej kwestii jest, jak sądzę, ważna nie tylko dla kulturoznawstwa, ale również 
dla aksjologii, ponieważ namysł nad wartościami, o ile wychodzi poza rozważania 
dotyczące kwestii czysto formalnych, z konieczności sięga do sfery – jakkolwiek 
już pojmowanej – kultury. 

  
 

Performatywność 
  
Gdyby poprzestać na sformułowaniu Pietraszki – „aksjotyczne oblicze kul-

tury” – sugerowałoby to, że w kulturze istnieje inny aspekt pozbawiony odniesie-
nia do wartości. Pojawia się wówczas pytanie o to, co jest właściwie rękojmią od-
rębności kultury: czy faktycznie specyficzny układ wartości, czy jednak logicznie 
od niej wcześniejszy fenomen konstytuujący ją jako pewną odrębną całość? Tym 
fenomenem mógłby być naród, określony zasób wiedzy, zamieszkiwanie wspól-
nego terenu, bycie związanym tymi samymi instytucjami itp. 

Twierdzenia o innym niż aksjotyczny umocowaniu tożsamości kultury mu-
simy odrzucić, o ile badania relacji między wartościami nie mają zostać przy-
ćmione przez inne treści. Wydaje się, że argument o przesłonięciu przez inne za-
dania wiąże się jedynie z podzielnością uwagi badacza, ale sprawa jest głębsza. Jeśli 
tożsamość kultury jest ustanawiana na bazie jakiejś tożsamości społecznej, poli-
tycznej, geograficznej czy jakiejkolwiek innej, działa w niej nieuchronnie logika, 
wedle której wyodrębnienie jakiejś tożsamości A pociąga za sobą ustanowienie 
tego, co jej nie podlega, jakiegoś obcego nie-A6. Tymczasem problematyka relacji 
                                                           

5 Zob. np. Chris Barker, Studia kulturowe. Teoria i praktyka, tłum. Agata Sadza (Kraków: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 2005), 247–281. 

6 „Każda afirmacja tożsamości zasadza się na aktywnym odroczeniu innych możliwości. 
A zatem – by się odwołać do terminologii Derridy – wytworzenie tożsamości x wiąże się 
z automatycznym odroczeniem u, v lub w, które reprezentują inne możliwe tożsamości akurat 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

139 

 

aksjotycznych w ogóle nie dotyczy ustanawiania wartości względem czegoś ob-
cego, lecz traktuje o samych wewnętrznych układach wartości. Rozpatrywanie ich 
przez pryzmat podziału na swoje i obce spełnia oczywiście pewną ważną rolę 
w poznaniu świata społecznego, ale jest już innym rodzajem badania, 
skierowanym na zupełnie inny przedmiot.  

W tym samym tekście, który był już cytowany, tylko w jego starszej wersji, 
Pietraszko podsuwa inne rozumienie kultury. Pisze on w kontrze do perspektyw 
normatywistycznych, kojarzących kulturę z wychowaniem i kształtowaniem jed-
nostki, ale właściwie możemy zinterpretować jego słowa tak, aby wyjść zupełnie 
poza wspomniane strukturalistyczne ujęcie. Nawiązuje do źródłosłowu kultury, 
do kultury jako uprawy, (o „uprawie duszy” pisał Cyceron w Rozmowach tusku-
lańskich)7. Twierdzi, że warto spojrzeć na kulturę nie jako na uprawę człowieka, 
lecz wartości. Trzeba zaznaczyć, że – respektując zastrzeżenia Jolanty Jagoszew-
skiej, iż „[t]ego rodzaju rozważania, jeśli nie są opatrzone dodatkowymi założe-
niami, opierają się na normatywnych pojęciach i uprawy, i wartości”8 – „uprawę” 
możemy tu rozumieć po prostu jako praktykowanie, nie: ulepszanie. Metafora ta 
pozwala nam zwrócić uwagę na czynnościowy i dynamiczny aspekt naszego życia 
wśród wartości: na procesualność kształtowania się ich porządków. W tej perspek-
tywie zestrajanie wartości w określone porządki może jawić się nie jako ekspre-
sywne – czyli jako wyraz wnętrza czy konstrukcji określonego podmiotu – lecz 
performatywne. Performatywność odnosi się „do określonych działań symbolicz-
nych, które nie wyrażają i nie reprezentują niczego, co istniałoby uprzednio, lecz 
wytwarzają rzeczywistość, do której się odnoszą”9. Nie chodzi więc o to, że okre-

                                                           
nie aktualizowane w konkretnym projekcie, nie wyartykułowane w danym dyskursie. 
Tożsamość x nie ma żadnej esencji, jest «niekompletna» i mogłaby być inna, niż jest. Jej 
znaczenie zależy od złożonej gry różnic toczącej się między nią samą a tymi tożsamościami, od 
których się aktywnie odróżnia”. David Howarth, Dyskurs, tłum. Anna Gąsior-Niemiec 
(Warszawa: Oficyna Naukowa, 2008), 70–71. 

7 Por. poświęcony temu numer „Prac Kulturoznawczych”: Kultura jako cultura, red. 
Krzysztof Łukasiewicz, Izolda Topp (Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 
2011). 

8 Jolanta Jagoszewska, „Cultura jako kultura. Pojęcie uprawy ducha z punktu widzenia 
teorii kultury”, w: Kultura jako cultura, 103. 

9 Erika Fischer-Lichte, Performatywność. Wprowadzenie, tłum. Mateusz Borowski, 
Małgorzata Sugiera (Kraków: Księgarnia Akademicka, 2018), 58. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

140 

 

ślona (czyjaś) struktura wartości determinuje czy stanowi warunek możliwości za-
istnienia określonego wytworu bądź praktyki. To wytwory i praktyki „uprawiają 
wartości”: konfigurują ich określone relacje, które możemy opisywać. 

Wolno zatem uznać, odnosząc się do tradycji wrocławskiego kulturoznaw-
stwa, że kultura jest nie tyle przestrzenią aksjotyczną, lecz performatywnym usta-
nawianiem rozmaitych relacji między wartościami. Każdorazowo jej opis wyra-
żałby się, z jednej strony, poprzez sprawozdanie konkretnych sposobów owego 
zestrajania wartości, a z drugiej zaś poprzez nakreślenie układu relacji między 
wartościami – porządku będącego efektem owego ustanawiania. Dzięki takiemu 
ujęciu zagadnienia społeczne (swojskości i obcości, społecznego status quo i jego 
przekraczania, tego, co wspólne i spajające określoną społeczność itp.) wciąż są 
odseparowane od kulturowych, nie doprowadzając do owego błędnego koła, 
o którym pisał Kmita, a jednocześnie posiadają charakter bardziej dynamiczny niż 
w koncepcjach, w których układ wartości jest przedustawną, stabilną strukturą. 

  
 
Relacje aksjotyczne i korzyści poznawcze wynikające z ich badania 

  
Na pierwszy plan wysuwa się zatem kwestia samych wartości oraz ich relacji: 

tego, jak wartości wzajemnie na siebie rzutują, czy są w charakterystyczny sposób 
ułożone, w tym także – zhierarchizowane, i jak taki ich szczególny porządek 
współbrzmi z kształtem danego wytworu czy praktyki. Owe przygodne relacje 
między wartościami (przygodne, w odróżnieniu od uchwytywanych a priori) będą 
dalej zwięźle nazywane „relacjami aksjotycznymi”. 

Relacje aksjotyczne można podzielić na trzy typy. Najbardziej rozpowszech-
nionym w badaniach empirycznych jest hierarchia wartości. By oddać czynno-
ściowy charakter kultury, lepszy byłby rzeczownik odczasownikowy, będziemy 
zatem mówić o hierarchizowaniu. Rzadko zauważa się – przynajmniej na gruncie 
socjologii, bodaj najbardziej zasłużonej dla operacjonalizacji pojęcia wartości – że 
porządki wartości nie muszą przyjmować wyłącznie formy hierarchii (wyż-
sze/niższe). Wyjątkowo ważne dla opisu relacji aksjotycznych jest zjawisko, które 
można nazwać splataniem się wartości. O splataniu się możemy mówić, gdy jedna 
wartość współbrzmi z inną w jednym przedmiocie. Jednostronnie lub obustronnie 
modyfikują one swoje sensy ze względu na tę stałą współobecność. Zdarza się rów-
nież odwrotnie – dane wartości jawią się jako odrębne, nieprzystawalne; takie, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

141 

 

które nie mogą bez przeszkód uobecniać się w jednym przedmiocie, choć z teore-
tycznego punktu widzenia nie wykluczają się wzajemnie (nie są na przykład parą 
przeciwstawnych wartości); możemy wtedy mówić o dystansowaniu się wartości. 

Nim omówimy to na przykładach, warto zatrzymać się przy kwestii doboru 
źródeł do analizy. Skoro odrzucono tu jakikolwiek inny zwornik tożsamości kul-
tury poza samym porządkiem wartości, to czy nie będzie konieczne przyjęcie, że 
to zasięg świata osoby lub społeczności pokrywa się z horyzontem kultury? Na 
pewno odpowiedź jest przecząca w przypadku wielu dzieł sztuki – w tym dzieł 
literackich, gdzie rozpatrywanie relacji aksjotycznych może się odbywać w obsza-
rze wyznaczonym przez granice świata przedstawionego. Każde wyjście poza ten 
świat w kierunku społecznych czy biograficznych uwarunkowań pisarza regla-
mentowane jest przez potrzebę lepszego zrozumienia tekstu, nie jest natomiast 
obligatoryjne, jak w przypadku socjologii czy antropologii literatury. Istnieje rów-
nież możliwość, by wyjść od wytworów i praktyk, w których wstępnie, intuicyjnie 
upatrujemy podobnych układów wartości, a następnie dokonywać analiz na coraz 
szerszym materiale, pokazując tym samym zakres występowania owych układów. 
Nie jest natomiast uchybieniem względem powyższych twierdzeń obranie za ma-
teriał badawczy autobiografii, pamiętników lub innych dokumentów, których 
swoistość zasadza się na odrębności danej osoby (lub wspólnoty). W trakcie ana-
lizy możemy zawsze potwierdzić lub obalić wstępnie przyjętą tezę o jednolitym 
porządku wartości ustanawianych w wytworach i praktykach danej osoby czy 
wspólnoty – w kontraście do metod, w ramach których przyjmuje się z góry ich 
koherencję. Chodzi jedynie o to, by badając źródła tego typu, nie przyjmować per-
spektywy „ekspresywnej”, która oddala nas od opisywania relacji między warto-
ściami. 

Weźmy na przykład pojedynczy wytwór – Przewodnik Krytyki Politycznej 
po edukacji – choć składający się z prac wielu autorów, to jednak spojony jednym 
tematem i środowiskiem, którego autorzy są częścią10. Jeśli chcemy analizować re-
lacje aksjotyczne, celem nie jest poznanie „obrazu świata” podmiotu, którym jest 
środowisko Krytyki Politycznej, ani zaprezentowanie idei lewicowych na temat 
edukacji. W gruncie rzeczy chodzi o pokazanie specyficznego porządku wartości 

                                                           
10 Edukacja. Przewodnik Krytyki Politycznej, red. b.d. (Warszawa: Wydawnictwo Krytyki 

Politycznej, 2013).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

142 

 

„uprawianego” przez ten tom. Jak się okazuje, wszystkie teksty – na różne spo-
soby, różnymi strategiami retorycznymi, powołując się na nieco inne idee czy au-
torów – splatają ze sobą wciąż te same wartości: sprawiedliwość (pod postacią idei 
równości), zdolność do krytycznego oglądu świata (powiedzmy: krytyczność; 
umiejętność wykorzystania wiedzy w celu podważenia obowiązujących mniemań 
i automatyzmów w myśleniu i działaniu) i otwartość (pod postacią idei empatii, 
ale też upominania się o budynki dostępne dla osób z niepełnosprawnościami 
i podkreślanie wagi różnorodności). O ile będziemy zwracać uwagę jedynie na 
hierarchię wartości albo wymienimy wartości po przecinku, przeoczymy choćby 
fakt, że współwystępują one regularnie w tekstach i tym samym można orzec, że 
wzajemnie się implikują i nie są przypadkowo „rozsiane” w badanych pracach. 
Ponadto moglibyśmy nie zauważyć napięcia występującego w tym splocie, 
mianowicie między sprawiedliwością a otwartością, przede wszystkim, na 
poziomie idei, między równością a różnorodnością ludzi. I to napięcia nie 
stwierdzanego w umyśle badacza, lecz widocznego w samych tekstach, ich 
chybotliwości i próbach scalania poróżnionych idei. W tym sensie tego typu 
analiza o wiele bardziej kompleksowo niż badania skupione na kwestiach 
psychicznego czy społecznego „wyposażania” podmiotu w wartości, jest w stanie 
opisać na materiale empirycznym między innymi zmagania z antynomiami 
wartości, o których pisał Nicolai Hartmann11. 

Jeśli chodzi zaś o dystansowanie wartości, całkiem dobrym przykładem jest 
pewna wersja męskiej tożsamości, o której antropolog Franco La Cecla pisze, 
wspominając sycylijskie obyczaje, wśród których się wychował: „Prawdziwy męż-
czyzna jest nieco niezgrabny, szorstki, twardy w swojej cielesności. Jeśli zachowuje 
młodzieńczy wdzięk (Piotruś Pan, który potrafi latać i którego ruchy są miękkie, 
okrągłe), zostaje uwięziony w słodkim dzieciństwie i w snach o matczynym ło-
nie”12. Wdzięk i dojrzałość zostają tutaj stanowczo zdystansowane, w ramach spo-
sobu bycia jednego mężczyzny niemożliwe do ucieleśnienia jednocześnie. (Pozo-
stawiamy rzecz jasna na marginesie skądinąd bardzo interesującą kwestię, czy mę-
skość i kobiecość można by uznać za wartości i pod jakimi warunkami.) Niemniej, 

                                                           
11 Nicolai Hartmann, „Najważniejsze problemy etyki”, tłum. Adam Węgrzecki, Znak 

1974, nr 11 (245): 1422–1454. 
12 Franco La Cecla, Szorstkim być. Antropologia mężczyzny, tłum. Hanna Serkowska 

(Warszawa: Wydawnictwo Sic!, 2014), 58. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

143 

 

działanie pod wpływem scenariusza podsuwanego mężczyznom przez społecz-
ność sycylijską – ale przecież nie tylko przez nią – oznacza jednocześnie swoisty 
performans wartości, w ramach którego wdzięk i dojrzałość ostentacyjnie poka-
zuje się jako rozłączne, oczywiście wraz z nadaniem wysokiej rangi temu, co doj-
rzałe. Zauważmy, że odbywa się to bez względu na to, czy będzie się to działo re-
fleksyjnie, czy też zostanie jedynie ucieleśnione niejako automatycznie, poprzez 
naśladownictwo, poprzez zademonstrowanie własnym ciałem, co to znaczy być 
„prawdziwym mężczyzną”. 

Trzeba zauważyć, że ani spójność środowiska Krytyki Politycznej, ani istnie-
nie sycylijskiej kultury nie są przesłankami analiz, lecz raczej koherencja tomu 
tekstów i uwzorowanie praktyk związanych z męskością. Przy czym spójność na 
poziomie tekstu czy regularność dostrzegana w praktykach zasadza się właśnie na 
odtwarzaniu pewnych relacji aksjotycznych (a nie, na przykład, tylko na tym, że 
artykuły są fizycznie spięte w jedną książkę i występują pod jednym szyldem). 

Tak przeprowadzana analiza relacji aksjotycznych niesie korzyści poznawcze 
na trzech poziomach. Po pierwsze, uczula na różnorodność kulturową. W kon-
tekście relacji aksjotycznych możemy ją rozumieć jako bogactwo tychże ujawnia-
jące się na przestrzeni dziejów. Po drugie, zazwyczaj taka analiza ukazuje coś no-
wego na temat omawianego akurat źródła, często na przekór stereotypom wokół 
określonego podmiotu. Jest więc interesującą strategią interpretacyjną, która 
może odsłonić aspekty danego zjawiska różne od tych ukazywanych w ramach 
socjologii, psychologii czy antropologii. Po trzecie, analiza wzbogaca refleksję 
o możliwych relacjach między wartościami i o efektach tych relacji, może więc 
przynieść korzyści dla aksjologii, realizując tym samym pewną sugestię Romana 
Ingardena. W Czego nie wiemy o wartościach? filozof pisał o wartościach 
pochodnie nieautonomicznych, to znaczy takich, których materia (jakość) co 
prawda nie wymusza ich współwystępowania w jednym przedmiocie (czyli 
splatania się), lecz wobec których taką konieczność stwarzają same ich „warunki 
realizacji”. Odróżniał je od autonomicznych (nie muszą z konieczności 
współwystępować z innymi) i nieautonomicznych (wobec których pojawia się 
taka konieczność wynikająca z samej ich materii). Otóż autor Sporu o istnienie 
świata uważał, że tego typu rozróżnienie oraz „uświadomienie sobie specyficznego 
charakteru rodzajowych materii wartości” pozwoli rozjaśnić, a może nawet 
rozwiązać pewne spory, na przykład spory o to, czy i jak sztuka powinna również 
realizować cele moralne. Ingarden stwierdza: 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

144 

 

 
Ale samo ujaśnienie w niezawodnej intuicji specyficznych jakości wartości jeszcze 
nie wystarcza, niezbędne jest nadto dojrzenie niesamodzielności pewnych materii 
wartości, uświadomienie sobie koniecznej współłączności ich z sobą w obrębie jed-
nej całości – a więc uzyskanie pewnego wglądu w aprioryczne związki między tymi 
jakościami. Dopiero systematyczne – na bogatym materiale przeprowadzone – ba-
dania nad różnorodnymi jakościami wartości mogą tu doprowadzić do wyjaśnienia 
sprawy13. 
 
Ingarden jako filozof rozwiązywał problemy, próbując sprowadzić je do tego, 

co aprioryczne. Wydaje się jednak, że chociaż kulturoznawstwo nie zajmuje się 
badaniem istotowym, to może – prowadząc analizy dla swoich celów – jednocze-
śnie powiększać zakres owego „bogatego materiału”, na którym mieliby według 
Ingardena pracować również filozofowie. Krótko mówiąc, pojawia się tutaj – 
wśród zagadnień relacji między wartościami, w tym ich współwystępowania – 
przestrzeń do interdyscyplinarnej pracy dla filozofów i kulturoznawców. 

  
 

Założenia aksjologiczne 
  
Dopiero rozumiejąc sens badania relacji między wartościami, możemy za-

stanowić się nad tym, jakich założeń aksjologicznych wymaga takie badanie. 
Przede wszystkim wartość nie może być rozumiana jako cenny obiekt, na 

przykład przedmiot czyjegoś uznania lub pożądania, ponieważ tego typu przed-
mioty nie są ontycznie jednolite: raz będą to stany (np. zdrowie), innym razem 
struktury społeczne i więzi (rodzina, państwo, przyjaźń), a w jeszcze innym przy-
padku rzeczy (pamiątka po zmarłym) bądź osoby. Tak różne przedmioty nie 
wejdą ze sobą w żadne relacje. Rozwiązaniem, całkiem mocno zadomowionym w 
naukach społecznych i humanistycznych, jest nie tyle upatrywanie jakichś relacji 
pomiędzy poszczególnymi wartościami, co czynienie z nich elementów określo-
nego zbioru. Ów zestaw wartości niejako pozyskuje wówczas swój sens z innej 
sfery, na przykład społecznej czy politycznej: otrzymujemy tak „wartości chrze-
ścijańskie”, „wartości lewicowe” itp. Można wśród nich wymienić również znany 

                                                           
13 Roman Ingarden, „Czego nie wiemy o wartościach?”, w: Roman Ingarden, Przeżycie, 

dzieło, wartość (Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1966), 121. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

145 

 

podział Ronalda Ingleharta na wartości materialistyczne i postmaterialistyczne14. 
Choć poznawczo płodna, perspektywa, w ramach której wartości ujmuje się 
w zbiory, ma swoje wady. W gruncie rzeczy zestawy te są stosunkowo statyczne, 
a niekiedy wręcz ahistoryczne: wydaje się, że istnieje pewien odwieczny, a może 
po prostu wieczny zestaw wartości chrześcijańskich i nic się w tym zestawie nie 
zmienia i nie może zmienić. Ponadto nawet jeśli dałoby się zauważyć jakieś 
zmiany w obrębie tych zestawów, to petryfikuje się przez to same tożsamości 
i idee, od których zestawy wartości czerpią swoją nazwę. Chrześcijaństwo czy 
liberalizm (por. „wartości liberalne”) mają swoje różnorakie odłamy i odmiany, 
należałoby więc z ogromną ostrożnością używać ich nazw do oznaczania 
zestawów wartości. Chyba że chce się je wykorzystać perswazyjne, by skłonić 
opinię publiczną na przykład do tak zwanej „obrony wartości”. Pod każdą z etykiet 
tego typu napotykamy przedmioty o dowolnej przynależności kategorialnej, 
a kwestia relacji, napięć i dynamiki zostaje wyprowadzona poza aksjologię w 
kierunku owych sfer, z których zestawy wartości czerpią swój sens. Aby ująć to 
nieco tautologiczne: najważniejsze w badaniu wartości materialistycznych 
i postmaterialistycznych jest samo napięcie między tym, co materialistyczne 
a postmaterialistyczne, a nie wartości, które pełnią tu rolę raczej pomocniczego 
terminu. Coś interesującego dzieje się właśnie w tej sferze – w tym przykładzie: 
politycznej, ponieważ wartości postmaterialistyczne według Inglharta ostatecznie 

                                                           
14 „Przypomnijmy, że punktem wyjścia dla teorii Ingleharta były zaobserwowane przez 

niego, jeszcze w latach siedemdziesiątych XX wieku, różnice w wartościach starszych 
i młodszych pokoleń w krajach Europy Zachodniej. Pytani o cele najważniejsze dla kraju, 
badani należący do starszych generacji częściej wybierali te związane z bezpieczeństwem 
ekonomicznym i fizycznym, podczas gdy przedstawiciele generacji młodszych częściej 
wskazywali na cele, takie jak zapewnienie swobody wypowiedzi, zwiększanie estetyki otoczenia 
czy możliwość wpływu na decyzje władz. Ta różnica w wyborach badanych osób została przez 
Ingleharta zinterpretowana jako różnica między wartościami materialistycznymi oraz 
wartościami postmaterialistycznymi i powiązana z odmiennym poziomem dobrobytu 
ekonomicznego oraz bezpieczeństwa fizycznego społeczeństw zachodnich w okresach 
dorastania obu pokoleń”. Mirosława Marody, „Pojęcie wartości w badaniach i refleksji 
teoretycznej nauk społecznych”, w: Wartości w działaniu, red. Mirosława Marody (Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe Scholar, 2021), 40. Badaczka twierdzi, że koncepcja Ingleharta 
„wyznacza dziś podstawowe ramy myślenia o wartościach w badaniach socjologicznych” 
(tamże, 27). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

146 

 

przyczyniają się do ugruntowania demokracji liberalnej – ale niekoniecznie 
w sferze samych wartości. 

Jeśli już oddzielimy wartość od wartościowego przedmiotu, pojawia się py-
tanie, czym są wartości. Słuszne będzie zapewne zwrócenie się ku tym koncep-
cjom, które wartości upatrują w tym, co sprawia, że dany obiekt jest wartościowy, 
wyróżniony, dobry itd. To, czy jest to po prostu pewien rodzaj jakości, czy też 
niedefiniowalne pojęcie (jak byt) oraz to, czy jest to własność przedmiotu, czy 
może własność relacji między przedmiotem a podmiotem, wydaje się – choć oczy-
wiście ważne – to jednak drugorzędne dla analiz relacji aksjotycznych. Generalnie 
socjologia odnosi się z dużym dystansem do teorii aksjologicznych, w których do-
strzega „platonizm” i absolutyzm, upatrując w nich rezerwuaru pojęć niemających 
wiele wspólnego z rzeczywistością społeczną, zbyt „metafizycznych”15. W przy-
padku analiz relacji aksjotycznych jest odwrotnie: to właśnie obiektywizm lub 
ewentualnie relacjonizm zdają się dobrze współgrać z takimi badaniami, a subiek-
tywizm zupełnie nie, ponieważ relatywizuje on wartości do podmiotu, przez co 
prezentowana tu „performatywna” perspektywa okazałyby się w zasadzie niemoż-
liwa do wdrożenia. 

Nie wydaje się również, by możliwe było przeprowadzanie analiz relacji ak-
sjotycznych na wartościach odniesionych do pojedynczych, wyjątkowych osób 
czy przedmiotów bądź do bytu w ogóle. Ontologiczna jednorodność wymaga 
                                                           

15 Gerhard Kloska pisał na przykład: „Wedle obydwu myślicieli [M. Schelera i 
N. Hartmanna] wartości tworzą niezależną od jakichkolwiek cech ludzi dziedzinę przedmiotów 
istniejących na podobieństwo idei platońskich (autonomiczne królestwo wartości). Chociaż 
wedle obydwu filozofów poznanie tak pojmowanych wartości jest możliwe, to przecież nie 
dostarcza ono informacji o konkretnych ludziach, o społeczeństwie, w którym żyją i właściwej 
im kulturze. Jeśli więc nawet założyć istnienie takiego świata wartości i możliwości jego 
poznania, to nie może on być przedmiotem zainteresowań nauk społecznych”. Gerhard Kloska, 
Pojęcia, teorie i badania wartości w naukach społecznych (Warszawa: Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, 1982), 120. Maria Misztal natomiast twierdzi: „wartości pojmowane 
jako absoluty nie nadają się do badania znanymi metodami naukowymi”. Maria Misztal, 
Problematyka wartości w socjologii, (Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1980), 
15. Przekonanie to – i wynikająca z niego niechęć między innymi do materialnej etyki wartości 
uznawanej za absolutystyczną – można zaobserwować także dzisiaj. Por. Jadwiga Mazur, 
Tadeusz Michalczyk, „Pojęcie wartości, systemu wartości oraz typy i rodzaje wartości (kwestie 
terminologiczno-teoretyczne)”, w: Praca – więź – integracja. Tom II. Wartości i więzi społeczne, 
red. Urszula Śwadźba, Bożena Pactwa, Monika Żak (Katowice: Wydawcnitwo Uniwersytetu 
Śląskiego, 2015), 15–32. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

147 

 

wzięcia pod uwagę wartości jakościowych w rozumieniu Dietricha von Hilde-
branda, na pewno zaś nie ontycznych (które nie mogą być rozpatrywane w ode-
rwaniu od swojego nośnika). 

Wyzwaniem okazuje się natomiast kwestia nazywania wartości i dzielenia je 
na poszczególne typy16. Wątek ten nie zostanie tutaj należycie rozwinięty, jedynie 
pobieżnie zaznaczymy parę kwestii. Jeśli przyjmujemy, że wartości należy oddzie-
lać od przedmiotów wartościowych, to nazwa wartości bądź typu wartości nie 
może być derywatem jakiegoś przedmiotu. W ten sposób możemy od razu uznać 
wszelkie terminy typu „wartości rodzinne” czy „domowy” (wzięty jako wartość) 
za nienadające się do zastosowania w analizie, nawet jeśli w języku codziennym 
skrywa się za nimi, oczywiście, pewna aksjotyczna treść. Skoro się jednak skrywa, 
to potrzebuje skrupulatnej hermeneutyki, a nie naiwnego użycia w celach badaw-
czych. Zaproponowane tu podejście może być sposobem na wykluczenie pewnych 
terminów z analizy, sprawy jednak oczywiście nie rozwiązuje. Bliska współpraca 
z filozofią okazuje się tym razem nie tyle możliwością, co koniecznością. Nato-
miast na pewno na nic się zdadzą podziały, które przypominają rozróżnienia ty-
pologiczne, ale w istocie dzielą wartości na odseparowane zbiory, w dodatku na 
podstawie przesłanek psychologicznych lub antropologicznych. Mowa tu między 
innymi o podziale na wartości odczuwane i uznawane oraz codzienne i uroczyste, 
zaproponowanym przez Stanisława Ossowskiego17. 

To, co można stwierdzić na pewno, to fakt, że w badaniu relacji aksjotycz-
nych mamy do czynienia z wielością wartości, a ta pociąga za sobą pytanie, czy jest 
możliwość prowadzenia takich analiz pod egidą monizmu aksjologicznego, czy 
wymagają one raczej aksjologicznego pluralizmu. Za Włodzimierzem Galewi-
czem przyjmiemy, że monizm oznacza tu stanowisko, które „przyjmuje tylko 
jedną parę pierwszorzędnych terminów wartościujących: «dobry» i «zły»”. Plura-
lizm zaś „uznaje więcej takich par – np. piękny i brzydki, szlachetny i podły, praw-
dziwy i fałszywy itp”18. W ramach monizmu Galewicz rozróżnia jeszcze dwa ro-
dzaje teorii wartości: teorie tożsamości i teorie złożoności. Te pierwsze utożsa-

                                                           
16 Por. Jadwiga Puzynina, „Kłopoty z nazwami wartości (i wartościami)”, Etnolingwistyka 

2014, nr 26: 7–20. 
17 Stanisław Ossowski, „Konflikty niewspółmiernych skal wartości”, w: Stanisław 

Ossowski, Z zagadnień psychologii społecznej. Dzieła, tom III (Warszawa: PAN, 1967), 71–94. 
18 Włodzimierz Galewicz, Analiza dobra (Kraków: Uniwersytet Jagielloński, 1988), 21. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

148 

 

miają wartości nieagatologiczne (niepodpadające na pierwszy rzut oka pod „do-
bry” i „zły”) z dobrem (lub złem), tyle że odnoszą je do szczególnego rodzaju 
przedmiotów (np. piękno jest dobrem, ale odniesionym do specyficznej struktury 
formalnej obiektów czy do obiektów dających szczególny rodzaj doznań). Drugie 
– teorie złożoności – widzą wartości nieagatologiczne jako złożone: upatrują 
w niej pewnej treści oraz, osobno, aksjologicznego charakteru, który utożsamiają 
z dobrem (lub złem). Aksjologiczny charakter jest zatem tożsamy u wszystkich 
wartości, ale ich treści są rozróżniane. Jeśli tak przedstawić podział na monizm 
i pluralizm, to badania relacji aksjotycznych w oczywisty sposób pociągają za sobą 
stanowisko pluralistyczne, ale nie można też wykluczyć rozwiązania 
monistycznego, w wersji, którą niosą teorie złożoności. Wydaje się bowiem, że 
wystarczy już samo rozróżnienie materii wartości, by możliwe było opisywanie 
ich splatania się, dystansowania i hierarchizowania. 

Niełatwo jednak przyjąć monistyczne stanowisko bez zastrzeżeń i wątpliwo-
ści. Wolno przypuszczać, że prowadzenie badań nad relacjami aksjotycznymi 
w ramach monistycznej teorii złożoności obniżałoby rangę tych badań. 
Redukowałoby bowiem ich przedmiot do związków między treściami 
aksjologicznymi, które w gruncie rzeczy są odmianą tej samej pary terminów 
aksjologicznych (dobry/zły), tyle że odniesioną do różnych klas przedmiotów. 
Wszelkie subtelne rozróżnienia jakościowe dokonywane w tym polu zostałyby 
sprowadzone do powtórzenia tego samego w różnych odsłonach. Monizm zdaje 
się czynić z różnorodności kulturowej zaledwie ozdobę dla kryjącej się za nią 
uniwersalnością ludzkich wyborów między dobrem a złem. Para „dobro/zło” 
działa tu chyba podobnie jak socjologiczna para „swój/obcy” – nie tylko mocno 
redukcyjnie, ale również w taki sposób, że cała sfera wartości zaczyna się jawić 
jako konstruowana w formie alternatywnej, co ma się nijak do kształtu wielu 
relacji aksjotycznych, które wcale nie są ufundowane na samych tylko opozycjach. 

Obiecująco wygląda natomiast wiązanie teorii kultury i badań relacji aksjo-
tycznych z pluralizmem aksjologicznym. By nieco rozjaśnić, czym mogłoby być 
„uznawanie” – jak pisał Galewicz – określonych par aksjologicznych i tym samym 
dopowiedzieć nieco o pluralizmie, możemy skorzystać z artykułu Milesa Tuckera 
pt. Two Kinds of Value Pluralism19. Charakteryzuje on stanowisko, które nazywa 

                                                           
19 Miles Tucker, „Two Kinds of Value Pluralism”, Utilitas 28, nr 3 (2016): 333–346, 

https://doi.org/10.1017/S0953820815000515 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

149 

 

mocnym pluralizmem, jako takie, wedle którego wartości są do siebie niesprowa-
dzalne. Niesprowadzalność oznacza tu dokładnie niemożność analizowania jed-
nych wartości czy typów wartości w terminach innej wartości czy typu bądź za 
pomocą jednej nadwartości. Nie chodzi zatem o zwykłe rozpoznanie różnych ja-
kości wartości lub uznanie ich za jakości proste i przez to już niemożliwe do dal-
szej analizy. Tucker podkreśla, że kluczowe dla mocnego pluralizmu jest to, że 
jedne wartości nie mogą wyjaśniać innych. Jest intrygujące, że ta epistemiczna nie-
możność wyraża w jakiś sposób impas, z którym mamy do czynienia w praktyce, 
gdy wielość wartości przytłacza swoimi konfliktami, antynomiami i mnogością 
opcji do wyboru. Badanie relacji aksjotycznych można więc pod sztandarami plu-
ralizmu ująć jako opis rezultatów zmagania się z różnorodnością wartości. Oto na 
różne sposoby próbujemy uporać się z ich namnożeniem się. Podczas gdy refleksja 
moralna pokazuje, jak odnaleźć się w życiu mimo tej „klęski urodzaju”, kulturo-
znawstwo może odsłaniać jej efekty w postaci całej gamy różnorodnych dzieł 
i praktyk, które stanowią zapis prób nabycia orientacji w świecie wartości. 

 
 

Bibliografia 
 
Barker, Chris. Studia kulturowe. Teoria i praktyka. Tłum. Agata Sadza. Kraków: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Jagiellońskiego, 2005. 
Edukacja. Przewodnik Krytyki Politycznej, red. b.d. Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Politycz-

nej, 2013. 
Fischer-Lichte, Erika. Performatywność. Wprowadzenie. Tłum. Mateusz Borowski, Małgorzata 

Sugiera. Kraków: Księgarnia Akademicka, 2018. 
Galewicz, Włodzimierz. Analiza dobra. Kraków: Uniwersytet Jagielloński, 1988. 
Hartmann, Nicolai. „Najważniejsze problemy etyki”. Tłum. Adam Węgrzecki. Znak 1974, nr 11 

(245): 1422–1454. 
Howarth, David. Dyskurs. Tłum. Anna Gąsior-Niemiec. Warszawa: Oficyna Naukowa, 2008. 
Ingarden, Roman, „Czego nie wiemy o wartościach?”. W: Roman Ingarden, Przeżycie, dzieło, 

wartość. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1966. 
Jagoszewska, Jolanta. „Cultura jako kultura. Pojęcie uprawy ducha z punktu widzenia teorii 

kultury”. W: Kultura jako cultura, red. Krzysztof Łukasiewicz, Izolda Topp, 101–108. 
Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 2011. 

Kloska, Gerhard. Pojęcia, teorie i badania wartości w naukach społecznych. Warszawa: Pań-
stwowe Wydawnictwo Naukowe, 1982. 

Kmita, Jerzy. Późny wnuk filozofii. Wprowadzenie do kulturoznawstwa. Poznań: Bogucki Wy-
dawnictwo Naukowe, 2007. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

150 

 

La Cecla, Franco. Szorstkim być. Antropologia mężczyzny. Tłum. Hanna Serkowska. War-
szawa: Wydawnictwo Sic!, 2014. 

Majcherek, Janusz A. Kultura, osoba, tożsamość. Z zagadnień filozofii i socjologii kultury. Kra-
ków: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Pedagogicznego, 2009. 

Marody, Mirosława. „Pojęcie wartości w badaniach i refleksji teoretycznej nauk społecznych”. 
W: Wartości w działaniu, red. Mirosława Marody, 21–47. Warszawa: Wydawnictwo Na-
ukowe Scholar, 2021. 

Mazur, Jadwiga. Tadeusz Michalczyk. „Pojęcie wartości, systemu wartości oraz typy i rodzaje 
wartości (kwestie terminologiczno-teoretyczne)”. W: Praca – więź – integracja. Tom II. 
Wartości i więzi społeczne, red. Urszula Śwadźba, Bożena Pactwa, Monika Żak, 15–32. 
Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2015. 

Misztal, Maria. Problematyka wartości w socjologii. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Na-
ukowe, 1980. 

Ossowski, Stanisław. „Konflikty niewspółmiernych skal wartości”. W: Stanisław Ossowski, 
Z zagadnień psychologii społecznej. Dzieła, tom III, 71–94. Warszawa: PAN, 1967). 

Pietraszko, Stanisław. Kultura. Studia teoretyczne i metodologiczne. Wrocław: Wrocławskie 
Wydawnictwo Naukowe Atla 2, 2012. 

Puzynina, Jadwiga. „Kłopoty z nazwami wartości (i wartościami)”, Etnolingwistyka 2014, nr 26: 
7–20. 

Tucker, Miles. „Two Kinds of Value Pluralism”. Utilitas 28, nr 3 (2016): 333–346, 
https://doi.org/10.1017/S0953820815000515 

Wolska, Dorota. „Wstyd i bezwstyd. Przyczynek do badań nad kulturą i PRL-em”. W: Nim bę-
dzie zapomniana. Szkice o kulturze PRL-u, red. Stefan Bednarek, 62–73. Wrocław: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 1997. 

 
 

Summary 
 

Culture as an Order (among the Plurality) of Values 
 

The article presents a concept according to which the distinctiveness of a given culture is 
determined by the order of values arranged in it in a specific way. First of all, the article consid-
ers how to emphasize the functional and dynamic aspect of the arranging of values. For this 
purpose, the notion of performativity has been included with the concept. Second, the article 
proposes to distinguish three ways of establishing relationships between values: hierarchization, 
intertwining, and distancing. Third, the article distinguishes the basic axiological assumptions 
on which the idea of culture as the ordering of values is based. In this regard, exceptionally 
crucial was the question whether this concept entails a position of axiological pluralism. 

 
Keywords: culture, relationships between values, axiological pluralism 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37



Łukasz Rozwadowski, Kultura jako porządek (wśród wielości) wartości 

 

151 

 

Zusammenfassung 
 

Kultur als eine Ordnung (unter einer Vielzahl) von Werten 
 

In diesem Artikel wird der Gedanke vorgestellt, dass der unverwechselbare Charakter ei-
ner Kultur durch die Ordnung der Werte bestimmt wird, die in ihr auf eine bestimmte Weise 
ausgerichtet sind. Es wird zunächst untersucht, wie die funktionale und dynamische Dimension 
der Werteordnung hervorgehoben werden kann. Zu diesem Zweck wurde der Begriff der Per-
formativität in das Konzept aufgenommen. Zweitens wurde vorgeschlagen, drei Arten der Her-
stellung von Wertbeziehungen zu unterscheiden: Hierarchisierung, Verflechtung und Distan-
zierung. Drittens wurden die axiologischen Grundannahmen, die dem Konzept der Kultur als 
Wertordnung zugrunde liegen, näher erläutert. Von besonderer Bedeutung war dabei die Frage, 
ob dieses Konzept eine Position des axiologischen Pluralismus beinhaltet. 

 
Schlüsselworte: Kultur, Wertbeziehungen, axiologischer Pluralismus 
 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 
 

 
Information about Author: 

 
ŁUKASZ ROZWADOWSKI, MA, PhD student at the Institute of Cultural Studies, University of 

Wrocław; address for correspondence: Instytut Kulturoznawstwa, ul. Szewska 50/51, PL 50–139 
Wrocław; e-mail: lukasz.rozwadowski@uwr.edu.pl 

 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 02/02/2026 04:38:37

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

