
KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 2(10) / 2014  

ARTYKUŁY, s. 83–102  

 

 

 
DWA SYMBOLE. DWIE KONCEPCJE POSTĘPU  

I DIAGNOZA KRYZYSU WSPÓŁCZESNOŚCI  

N. F. FIODOROWA 

  

Cezar Jędrysko 

 

N. F. Fiodorow jest autorem niezwykłego projektu – tak zwanego „wspólnego dzie-

ła” – będącego połączeniem rustykalnego i antyprogresywnego obrazu społeczeń-

stwa z technologiczną utopią. Celem niniejszego artykułu jest rozważenie Fiodoro-

wowskiej wizji rozwoju cywilizacji pod kątem jej dwóch wyznaczników: diagnozy 

kryzysu oraz idei postępu. Na początku zostaną przedstawione symptomy kryzysu 

oraz przyczyny, które za nimi stoją. Następnie skonfrontowane zostaną dwie alterna-

tywne idee postępu. Istotą pierwszej jest prymat nowego nad starym. Uwidacznia się 

ona pod postacią Wystawy Światowej i stanowi fundament cywilizacji śmierci. 

Natomiast druga powinna być pojmowana jako dojrzewanie kultury, rozbudzanie 

świadomości obecności powszechnego długu danego pokolenia względem przod-

ków. Symbolizuje ją staroruska tradycja stawiania cerkwi jednodniowych przez 

lokalne społeczności w obliczu klęsk naturalnych. 
 

Słowa kluczowe: Fiodorow, kryzys, postęp, filozofia rosyjska.  

 

 

Oskarżyciel Sokratesa 
 

Pisma Nikołaja Fiodorowa zostały wydane pod przewrotnym tytułem 

Filozofia wspólnego czynu, lecz zawarte tam myśli wykraczają poza granice 

filozofii. Autor buduje narrację wyjaśniającą kształt rzeczywistości, która 

z powodzeniem mogłaby być nazwana systemem filozoficznym, lecz 
robi to niejako na marginesie swojego faktycznego wykładu. Celem Fio-

dorowa jest nadanie intencjom i działaniom ludzkości określonego kie-
runku. Głosi prawdę, której przypisuje charakter absolutny i ustanawia 

ją najwyższym kryterium i punktem odniesienia. Bezwarunkowo odrzu-

ca wszystko to, co nie jest z nią zgodne. Skutkuje to niezwykłą koheren-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

84 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

cją jego poglądów, ale także zupełną niemożnością dialogu z inną myślą, 
a jego samego czyni filozoficznym outsiderem.  

Fiodorow w sposób skrajnie negatywny odnosił się do kontempla-

tywnego modelu uprawiania filozofii i odrzucał oparte na nim dziedzic-
two filozofii zachodniej. Nie zajmowało go jednak podważanie wnio-

sków filozoficznych i rzetelna polemika ze stojącymi za nimi argumen-
tami, ponieważ z góry uznawał, że europejskie myślenie filozoficzne – 

we wspomnianym kształcie – jest szkodliwe dla ludzkości w perspekty-

wie jej całościowego istnienia. Niemniej sam także musiał przyjąć jakąś 
metodę wyrażania myśli, choć przez długi czas ograniczał się do bezpo-

średniej rozmowy, przez co zaskarbił sobie miano „moskiewskiego So-

kratesa”1. Fiodorow pragnie porzucić model myślenia oparty na oglądzie 
z dystansu – teorii (θεωπία) i próbuje zastąpić go modelem opartym na 

syntezie teorii i praktyki (ππᾶξιρ) – formą uczestniczącą, angażującą 
wszystkie władze człowieka. W istotny sposób wpływa to na postać dys-

kursu. Staje się on bowiem splotem wielości narracji, a także mnóstwa 

niekiedy czysto technicznych szczegółów, które razem tworzą – jeśli 
odwołać się do słów współczesnego komentatora – porażający swym 

rozmachem „metaobraz”2. Dlatego „wspólny czyn” jest czymś więcej 
niż ideą filozoficzną, jest także planem i projektem. 

Jeżeli uznalibyśmy za wiążące wypowiedziane przez Platona w Fedo-

nie określenie filozofii jako przygotowywania się do śmierci3, to Fiodo-

rowa należałoby nazwać antyfilozofem. Nie dziwi zresztą fakt, że Sokra-

tesa – który śmierci się nie bał i który ostatecznie sam podjął decyzję 

o wypiciu kielicha cykuty – uznawał za postać złowieszczą. Nie depre-

cjonował przy tym jego znaczenia, wręcz przeciwnie, przekonywał, 

że nauczanie ateńskiego mędrca wyznaczyło przyszłe drogi rozwoju 
cywilizacji europejskiej. Przewrót antropologiczny, jakim była filozofia 

sokratejsko-platońska, okazuje się fałszywy. Zamiast wywyższać czło-
wieczeństwo, legitymizuje władzę śmierci nad człowiekiem. Filozofia 

                                                           
1 S. N. Bułgakow, Zagadocznyj myslitiel (N. F. Fiodorow), [w:] N. F. Fiodorow: Pro 

et contra. K 175-letiju so dnia rożdienija i 100-letiju so dnia smierti N. F. Fiodorowa. Antołogija, 

sost. A. G. Gaczewa, S. G. Siemienowa. Antołogija. Kniga pierwaja, Izdatielstwo Russkogo 

Christianskogo gumanitarnogo instituta, Sankt-Petersburg 2004, s. 392. 
2 M. Milczarek, Z martwych was wskrzesimy. Filozofia Nikołaja Fiodorowa, 

Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2013, s. 12. 
3 „Myślę, że człowiek, który naprawdę życie spędził na filozofii, będzie dobrej myśli 

przed śmiercią i będzie się tam największego dobra spodziewał po śmierci”. Platon, 

Fedon, [w:] Tenże, Dialogi, tłum. W. Witwicki, t. 1,, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2005, 

64a, s. 635.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

85 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

staje się narzędziem służącym do oswajania osoby z jej śmiertelnością, 
pełni rolę adwokata ślepej siły, z którą zmaga się ludzkość.  

Zapewne wszyscy zgodzimy się z uznaniem filozofii za jeden z fun-
damentów warunkujących rozwój cywilizacji zachodnioeuropejskiej od 

starożytności do dnia dzisiejszego. Z tego samego przekonania wynika 

również pesymistyczna diagnoza Fiodorowa: Europa znajduje się 
w stanie głębokiego i permanentnego kryzysu. 

 

Ku zagładzie! 
 

Należy postawić pytanie, co kryje się pod terminem „kryzys” oraz 
o jakim rodzaju kryzysu mówi autor Filozofii wspólnego czynu? Fiodorow 

pisze: „Wszelkiego rodzaju kryzysy: filozoficzny, religijny, społeczny, 

rodzą na Zachodzie przeczucie, jeśli nie świadomość, że zbudowana tam 
cywilizacja nie kryje w sobie zbawienia”4. Pojęcie kryzysu jest przede 

wszystkim pojęciem wartościującym, służy do określenia stanu niepożą-

danego z punktu przyjętej perspektywy. Jeżeli mówimy o kryzysie cywi-
lizacyjnym, oznacza to, że cywilizacja doszła do momentu, w którym 

nie ma pozytywnych perspektyw na przyszłość – zabrnęła w ślepy zau-
łek. Kontynuowanie obecnego kursu rozwoju staje się bezcelowe, po-

nieważ unaoczniona została jego błędność. Idea kryzysu zawiera w sobie 

zatem element samoświadomości i autorefleksji. Kryzys domaga się 
przezwyciężenia, wprowadzenia istotnych reform i rozstrzygnięć5. 

Stąd też powinien być postrzegany albo jako punkt zwrotny w dziejach, 

gdy zostanie przezwyciężony, albo jako punkt końcowy, jeżeli nie uda 

się przeprowadzić koniecznych zmian. Każdy kryzys posiada również 

swoje źródła, ma określone przyczyny, które doprowadziły do jego za-
istnienia.  

U Fiodorowa mamy do czynienia z diagnozą wielowymiarowego 

kryzysu ludzkości. Choć myśliciel opiera się przede wszystkim na naj-
bliższej mu cywilizacji europejskiej, wyszczególniając w niej Wschód 

(Rosję) i Zachód, jego rozważania mają charakter uniwersalistyczny 

i dotyczą całej ludzkości. Poniżej przedstawione zostaną wyznaczniki 
kryzysu w poszczególnych dziedzinach ludzkiego życia.  

                                                           
4 N. F. Fiodorow, Filozofia wspólnego czynu, tłum. C. Wodziński, M. Milczarek, 

Wydawnictwo Marek Derewiecki, Kęty 2012, s. 319. 
5 Kwestia kryzysu i związany z nią problem nihilizmu zostały szeroko omówione 

w H. Rarot, Od nihilizmu do chrześcijaństwa. Historia i współczesność idei filozoficzno-religijnego 

przezwyciężenia nihilizmu, Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, Lublin 

2011, s. 15–47. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

86 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

a) Kryzys kulturowy: Fiodorow pesymistycznie ocenia obecny stan 

kultury oraz formułuje negatywną prognozę co do jej przyszłości. 

Na tą ocenę wpływają trzy tendencje obecne w Europie. Pierwsza z nich 
to dezintegracja osoby, która dokonuje się poprzez odrywanie się myśli 

od czynu. Rozum teoretyczny i rozum praktyczny oddzielają się od sie-
bie, co sprawia, że człowiek staje się niezdolny do podjęcia czynu. Druga 

to transcendentalizm, czyli założenie istnienia niepoznawalnych rzeczy 
samych w sobie, a więc pewnej realności, wobec której człowiek jest 

bezsilny i która nie może stać się przestrzenią jego działania. Trzecia zaś 
to potęgujący się egoizm, czyli skupienie się jednostki na samej sobie, 

równoznaczne z osłabieniem więzi wspólnotowych. Europa jest we wła-
dzy złowrogich idei wytworzonych przez Sokratesa, Kartezjusza, Kanta 

i Nietzschego6.  

b) Kryzys polityczny: kryzys w tej sferze objawia się pod postacią hi-

storycznego rozbicia populacji na grupy, które prowadzą ze sobą wojny. 

O ile samo istnienie państw, pojmowanych jako zaawansowana forma 
organizacji wspólnot, jest zjawiskiem pozytywnym, o tyle rzeczą zupeł-

nie skandaliczną są prowadzone między nimi wojny. Fiodorow wycho-
dzi z założenia, że wszyscy ludzie, którzy kiedykolwiek żyli, są związani 

więzami krwi. Ludzkość jest braterstwem. Nie może być inaczej, ponie-
waż wspólni są prarodzice rodzaju ludzkiego – Adam i Ewa. Tymcza-

sem państwa w polityce międzynarodowej działają tak, jakby tego po-
krewieństwa ludzkości w ogóle nie było, dlatego też obecna sytuacja jest 

nazwana przez myśliciela stanem rozbratu7. Podstawowym grzechem 

polityki jest popychanie brata przeciwko bratu, czego ostatecznym wyra-
zem są konflikty zbrojne.  

c) Kryzys społeczny: przejawia się on w zjawisku stratyfikacji spo-

łecznej, co jest równoznaczne z nieobecnością prawdziwej wspólnoty. 

Społeczeństwa są rozwarstwione na grupy pozostające ze sobą w relacji 
nadrzędności i podrzędności. Niektórzy mają większy dostęp do dóbr, 

inni mniejszy. Z tego wynika też szereg praktycznych problemów, takich 
jak ubóstwo, przestępczość, czy głód. Istnieją biedni i bogaci, wykształ-

ceni i niewykształceni. Brakuje jednak racji uzasadniającej takie zróżni-
cowanie, jeśli uzna się absolutną wartość życia ludzkiego. Jedyna wła-

ściwa relacja między osobami powinna ma mieć wymiar horyzontalny – 
ludzie są równi między sobą.  

                                                           
6 S. Mazurek, Utopia i łaska. Idea rewolucji moralnej w rosyjskiej filozofii religijnej, 

Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2006, s. 22.  
7 N. F. Fiodorow, Filozofia…, wyd. cyt. s. 50–51; S. G. Siemienowa, Fiłosof 

buduszczego wieka: Nikołaj Fiodorow, Paszkow dom, Moskwa 2004, s. 180.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

87 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

Kryzys społeczny ma jeszcze jeden, głębszy wymiar. W obrębie spo-
łeczeństwa nastąpił rozdział ról skutkujący wykształceniem się grup wy-

specjalizowanych w określonej formie aktywności – ludzi czynu (rolni-
ków) oraz ludzi teorii (naukowców) – które przestały się nawzajem ro-

zumieć. Jedni nie znają potrzeb drugich, dlatego nie potrafią efektywnie 
współpracować, a co gorsza, jedna z tych grup jest społecznie „upośle-

dzona”, gdyż odcina się jej możliwość uczestnictwa w poznaniu8. 

d) Kryzys religijny: przesłanie Chrystusa-Wskrzesiciela uległo zapo-

mnieniu. Sens chrześcijaństwa tkwi w pokonaniu śmierci i przywróceniu 
życia, które zyska wtedy znamiona wieczności. Poruszany przez Fiodo-

rowa problem to różnica między zmartwychwstaniem i wskrzeszeniem. 
W języku rosyjskim wyrazy te różnią się jedną literą. W zależności 

od tego, na którym z nich zostanie oparta wykładnia chrześcijaństwa, 
otrzymamy pasywną bądź aktywną formę tej religii. Oczekiwanie 

na powszechne zmartwychwstanie, które dokona się aktem transcen-
dentnej woli jest wiarą złudną, która nie pamięta o tym, że Chrystus 

wskrzesił Łazarza i nakazał powtarzać swoje czyny. Tymczasem owo 
oczekiwane zbawienie już się dokonało po stronie Boga, gdy Chrystus 

umierał na krzyżu i potrzeba teraz jego wypełnienia po stronie człowie-
ka9. Stąd zmartwychwstanie należy już teraz rozumieć jedynie jako 

wskrzeszenie, czyli tytułowy wspólny czyn. Tymczasem świat tkwi 
w letargu bierności, przybliżając przez to realizację wizji apokalipsy, 

sądu Bożego, który może nastąpić, jeśli ludzkość ostatecznie okaże się 
niezdolna do przejścia drogi Chrystusa.  

Większość wyznaczników kryzysu, o których mówi Fiodorow, towa-

rzyszy człowiekowi od dłuższego czasu, część z nich jest związana 
z kształtem organizacji życia społecznego, część z ideami modelującymi 

kulturę. Jednak istnieje jeszcze jeden wymiar kryzysu, najgłębszy i naji-
stotniejszy dla samego Fiodorowa. Jest to permanentny kryzys człowie-

czeństwa jako takiego.  

e) Kryzys biologiczno-psychiczno-duchowy czyli śmiertelność. Fiodorow 

mówi o samym fakcie, że ludzie umierają. Śmierć jest najbardziej pod-

stawowym i powszechnym zjawiskiem w przyrodzie, lecz czy to ozna-
cza, że jest konieczna? Przekonanie o jej nieodzowności jest oparte 
na rozumowaniu indukcyjnym, gdzie ogólny wniosek jest wyprowadzo-
ny na podstawie obserwacji skończonej liczby przypadków. To wnio-

skowanie nie wiedzie do niepodważalnych rezultatów. Czym jest jednak 
śmierć? Czy tkwi w niej jakiś sens? Rosyjski myśliciel definiuje ją jako 

                                                           
8 Tenże, Filozofia…, wyd. cyt., s. 48. 
9 Tamże, s. 215. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

88 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

rozpad jedności – tworzącej sensowną całość – na cząstki elementarne. 
Temu procesowi ulega ciało, świadomość, a także duch ludzki, pojmo-

wany przez Fiodorowa w sposób materialistyczny, jako struktura współ-

istniejąca z ciałem i tworzona przez analogiczne cząsteczki. Określona 

w ten sposób śmierć jest anty-sensem, anty-racjonalnością. Nie może 

zatem posiadać wartości pozytywnej, na przykład jako forma doświad-
czenia duchowego czy rodzaj domknięcia, który nadaje egzystencji sen-

sowność10. Śmierć jest wzrostem entropii. Tymczasem zamysł Boży wo-

bec świata jest porządkiem, racjonalnością. Śmierć i Logos są zatem zasa-

dami przeciwstawnymi. Obecność zjawiska śmierci należy traktować 

jako stan kryzysu, który powinien być przełamany. Jak długo istnieje 
zjawisko śmierci i jej wspomnienie, tak długo na ziemi nie będzie Króle-

stwa Bożego. Śmierć musi być wymazana z teraźniejszości, przyszłości, 
a także z kart historii, co w praktyce oznacza, że wszyscy ludzie, którzy 

kiedykolwiek umarli, powinni być przywróceni do nieśmiertelnego ży-

cia.  
Wielopłaszczyznowy kryzys, o którym mówi Fiodorow, nie jest 

przypisywany konkretnemu punktowi historycznemu, lecz stanowi atry-
but rozwoju cywilizacji. Ma on charakter permanentny, lecz zmienia się 

jego natężenie. Gdy przychodzi do oceny obecnej sytuacji, w jakiej znaj-
duje się ludzkość, Fiodorow wydaje skrajnie pesymistyczny sąd – mamy 

do czynienia ze zmierzchem cywilizacji11. Następuje stopniowe odcho-
dzenie od podstawowych sensów i wartości, które legły u jej podłoża. 

Autor Filozofii wspólnego czynu wygłasza sąd, że cywilizacja narodziła się 

wtedy, gdy zaczęto grzebać zmarłych, a robiono to z nadziei na ich póź-

niejsze wskrzeszenie12. Ludzkość wykroczyła poza stan zwierzęcy przez 

troskę o zmarłych ojców i pragnienie przywrócenia ich do życia, pod-

                                                           
10 Fiodorowowskie ograniczenie śmierci do wymiaru wyłącznie materialnego jest 

obiektem krytyki z pozycji ortodoksji chrześcijańskiej, m. in. Sergiusza Bułgakowa: 

S. Bułgakow, Światło wieczności. Medytacje i spekulacje, tłum. J. Chmielewski, 

Wydawnictwo Marek Derewiecki, Kęty 2010, s. 499–501. Problemy z pojęciem śmierci 

zostały szerzej omówione w: A. Sawicki, Poprzez bunt i pokorę. Zagadnienie cierpienia 

i śmierci w eschatologicznych koncepcjach myślicieli rosyjskich. Fiodorow – Bułgakow – 

Niesmiełow – Karsawin – Bierdiajew, Wydawnictwo Politechniki Białostockiej, Białystok 

2008, s. 91–100. 
11 U Fiodorowa występuje napięcie między terminami cywilizacja a kultura, niestety 

nie zachowana została konsekwencja w ich użyciu a także brak im dookreślonej definicji, 

stąd w niniejszej pracy traktujemy je synonimicznie. Rosjanin w niektórych miejscach 

ocenia kulturę jako efekt degeneracji cywilizacji, w innych zaś przyjmuje odwrotne 

wartościowanie, dostrzegając właśnie w cywilizacji znamiona upadku kultury 

wywodzącej się z kultu przodków.  
12 N. F. Fiodorow, Filozofia…, wyd. cyt., s. 213. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

89 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

stawą wszelkiej cywilizacji jest zatem kult przodków. A któż obecnie 
pamięta o zmarłych ojcach? Współczesna kultura to kultura zapomnie-

nia, wyrzeczenie się przeszłości w imię niedookreślonego przyszłego. 
Ta kultura nie wypełnia swojej funkcji, nie jest realizacją drogi bogo-

człowieczeństwa – tj. przebóstwienia ludzkości – w ramach historii.  

 

Wystawa zgnilizny 
 
Kształt obecnej kultury wyznacza idea postępu. To ona, wedle Fiodo-

rowa, wytycza kierunek zmian i nadaje im dynamikę. Na wstępie ko-

nieczne jest postawienie dwóch pytań. Pierwsze dotyczy tego, co Fiodo-
row rozumie przez progresywizm, drugie odnosi się do roli, jaką ta idea 

pełni w jego myśli.  

W odpowiedzi na pierwsze pytanie należy przywołać socjologiczną 
koncepcję postępu, mówiącą o stopniowym podnoszeniu się poziomu 

ogólnoludzkiego rozwoju, przy założeniu jego prawidłowego charakteru. 
Postęp to udoskonalanie, przechodzenie od form niższych do form wyż-

szych. Wiedza i osiągnięcia ludzkości mają charakter kumulatywny, 

dlatego następuje ich przyrost w czasie. Idea postępu ukierunkowuje 
działania człowieka na przyszłość, która będzie jakościowo lepsza niż 

wszystko, co było przed nią, ponieważ będzie wytworzona w oparciu 

o zasady ludzkiego rozumu. Fiodorow dostrzega pokrewieństwo między 
tą ideą a nauką o zbawieniu – jest to jej zsekularyzowana forma, całko-

wicie pozbawiona elementu boskiego. O ile soteriologia chrześcijańska 

opiera się na współpracy Boga i człowieka w dziele przezwyciężenia zła 

i podniesienia ludzkiej natury do boskości, o tyle idea postępu eliminuje 

zupełnie wszelki pierwiastek nie-ludzki.  
Według Fiodorowa, progresywizm jako idea to fałszywy idol, który 

doprowadzi ludzkość nad skraj przepaści. Jest on w historii największym 
złem: postęp jest bezwzględnym przeciwieństwem wskrzeszenia13. Idea 

postępu to jedyne możliwe wcielenie Antychrysta, fałszywego Chrystu-

sa, który zamiast wskrzeszać wiedzie do triumfu śmierci w dziejach. 
Główne zagrożenie wypływa z tego, że postęp stał się swego rodzaju 

całościową narracją, która zastępuje chrześcijańską naukę o zmartwych-

wstaniu. Ostateczną konsekwencją wynikającą z jej przyjęcia może być 
Boża kara. Bóg może, lecz nie jest to przesądzone, bezpośrednio zainge-

rować w dzieje i urzeczywistnić sąd ostateczny, potępiając część ludzko-
ści – zgodnie z tym, co przedstawia Apokalipsa. Dlatego postęp niesie ze 

sobą eschatologiczne zagrożenie. Zamiast obiecywanego Królestwa Bo-

                                                           
13 Tamże, s. 66. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

90 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

żego na ziemi doprowadzi do urzeczywistnienia się piekła: „Choć zastój 
jest śmiercią, a regres nie jest rajem, to postęp jest prawdziwym pie-

kłem”14.  
Fiodorow uznaje, że istotą tak rozumianego postępu jest prymat no-

wego nad starym. Nowsze jest honorowane jako lepsze i wspanialsze, 
a gdy się pojawia, wtedy to, co starsze, zostaje uznane za niepotrzebne 
i odrzucone. Postęp antagonizuje nowe i stare, przeciwstawia je sobie. 

Absolutyzacja nowości pociąga za sobą deprecjację starego. Splatają się 

tutaj dwa założenia. Pierwsze z nich to wiara starszego pokolenia, 
że następne pokolenie będzie lepsze i wspanialsze od poprzedniego. 

Drugie zaś to przekonanie pokolenia młodszego o swojej wyższości nad 

przodkami. 
Świat ukształtowany przez ideę postępu jest miejscem, gdzie pokole-

nia następują po sobie, jedno zastępuje drugie, lecz nie ma między nimi 

relacji zwrotnych. Pokolenie starsze jest ukierunkowane na wychowanie 
i zapewnienie środków pokoleniu młodszemu. Ono zaś nie zwraca się 

ku swoim ojcom, lecz tak samo jak oni, spogląda na następne pokolenie. 

Postęp to rozwój jednokierunkowy, skierowany wyłącznie na przyszłość. 
Przeszłość, dziedzictwo i tradycja są traktowane jako środek. Instrumen-

talizacja dotyka również samego stosunku do przodków, są oni potrzebni 
do pewnego etapu, ale nie są ważni.  

Ideologia postępu przyzwala na straty. W imię nowego poświęca się 

stare, dokonuje się swoistej wymiany. Zbudowana na tym kultura jest 
kulturą zanikania i wyrzeczenia. Jej wewnętrzna dynamika, oparta na 

równowadze tworzenia i niszczenia, uniemożliwia kultywowanie oby-

czajów i podtrzymywanie pamięci o przodkach. 
Progresywizm ma zatem wedle Fiodorowa dwa oblicza. To jawne 

głosi możliwości ludzkiego rozumu i ludzką zdolność do kreacji. Towa-

rzyszy mu jednak mroczna, niewypowiedziana strona, stanowiąca kon-
sekwencję przedmiotowego stosunku do przeszłości. Jest nią utrata, za-

pomnienie źródeł, wyrzeczenie się wartości – porzucenie ojców.  
Współczesna instrumentalna cywilizacja jest zatem cywilizacją 

śmierci15. Śmierć jest w niej nie tylko czymś oczywistym, lecz zostaje 

także dowartościowana jako konieczny element rozwoju. Śmierć warun-
kuje życie – zabija się, aby przeżyć. W sposób paradoksalny zostaje ona 

postawiona jako pierwsza zarówno w porządku logicznym, jak i chrono-

                                                           
14 Tamże, s. 64. 
15 A. Pomorski, Duchowy proletariusz. Przyczynek do dziejów lamarkizmu społecznego 

i rosyjskiego kosmizmu XIX – XX wieku (na marginesie antyutopii Andrieja Płatonowa), OPEN, 

Warszawa 1996, s. 31. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

91 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

logicznym: ktoś musiał umrzeć, abyś ty mógł żyć. Dlatego Fiodorow 

nazywa kondycję ludzkości powszechną patrofagią16, żywieniem się ojca-

mi, co oznacza konsumpcyjne korzystanie z przeszłości. Ojcowie trak-
towani są jak narzędzia służące nam do tego, by przyjść na świat. Posłu-

gujemy się nimi jak instrumentami, ostatecznie porzucając pragnienie 

przywrócenia ich do życia.  
W takiej cywilizacji, opartej na przyzwoleniu na śmierć, sama śmierć 

staje się paradoksalnie czymś ukrytym. Świadomość społeczna odgradza 
się od realności problemu śmierci, podobnie jak miasto odgradza się od 

cmentarza. Śmierć zostaje wyparta z dyskursu, nawet samo słowo zastę-

puję się eufemizmami, które ukrywają prawdziwą naturę tego zjawiska – 
przeraźliwą, niszczącą człowieka nicość. Przejawia się to w zmianach 

zachodzących w formie organizowania pochówku i przeżywania żałoby. 
Zmarli nie zaprzątają głowy żyjącym, zostają zapomniani, a wraz z nimi 

pozornie oddala się groźba śmierci. Żyje się tak jakby śmierci nie było, 

a przodkowie znajdują się tam, gdzie zwrócony na przyszłość wzrok 
współczesnych nie patrzy. Fiodorow pyta retorycznie, czy wyrzeczenie 

się świadomości problemu eliminuje sam problem?  

Fiodorow taki stan nazywa niepełnoletniością. Zatrzymajmy się na 

chwilę przy tym terminie. Niepełnoletniość to stan niedojrzałości charak-

teryzujący się niedostrzeganiem bądź brakiem zrozumienia istotnych 
kwestii. Osoba niepełnoletnia popełnia błędy, ponieważ brak jej do-

świadczenia i mądrości życiowej. Błędnie stawia idole w miejsce warto-

ści, których nie potrafi właściwie rozpoznawać. Niemniej jednak niepeł-

noletność wytwarza także przestrzeń dla dojrzewania i osiągnięcia pełno-

letniości. Stąd też wynika dwuznaczny stosunek Fiodorowa do cywilizacji 

i jej wytworów, zwłaszcza techniki. Choć diagnozuje on jej upadek i nie 

widzi możliwości jej kontynuacji w obecnym kształcie, to nie domaga się 
jednak jej zupełnego wyrzeczenia się czy zniszczenia, lecz naprawy. 

W swoim stosunku do cywilizacji Fiodorow przeciwstawia się L. Tołsto-

jowi, który wedle niego jest nihilistą pragnącym „wysadzić” i „spalić” 
zdobyczne zdegenerowanej kultury17. Tymczasem autor Filozofii wspólne-

go czynu pragnie ich umoralnienia, chrystianizacji, która będzie pozy-

tywnym wyjściem z niepełnoletniości.  

Symbolem niepełnoletniej cywilizacji rozwijającej się w oparciu 

o ideę postępu jest Wystawa Światowa. Fiodorow, w artykule o wy-

                                                           
16 N. F. Fiodorow, Sobranije soczinienij w 4-ch tt. Sostawlenije, podgotowka tieksta 

i kommientarii A. G. Gaczewoj i S. G. Siemienowoj, t. 3, Tradicyja, Moskwa 1997, s. 326. 
17 Tenże, Sobranije soczinienij w 4-ch tt. Sostawlenije, podgotowka tieksta i kommientarii 

A. G. Gaczewoj i S. G. Siemienowoj, t. 5, Tradicyja, Moskwa 2000, s. 62. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

92 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

mownym tytule Wystawa 1889 roku albo poglądowe przedstawienie kultury, 

cywilizacji i wyzysku, jubileusz stulecia panowania klasy średniej, burżuazji albo 

stanu mieszczańskiego oraz jaka powinna być wystawa ostatniego roku XIX 

wieku i pierwszego roku XX wieku, a dokładnie wystawa na przełomie tych 

dwóch wieków; co wiek XIX daje w spadku XX-u, stwierdza, że bezpośred-

nim i nieświadomym wyrazem ducha czasów oraz panującej w zachod-

niej Europie klasy burżuazyjnej jest zorganizowana w Paryżu Wystawa 
Światowa18. W innym zaś miejscu zauważa, że stanowi ona wyraz pełnej 

demoralizacji19. Przyjrzyjmy się wymienionym przez myśliciela cechom 

tej cywilizacji.  
1) Hegemonia miasta: Fiodorow dostrzega, że rolę kulturotwórczą 

w XIX wieku przejęły ośrodki miejskie, podczas gdy głos wsi zupełnie 

zamilkł. Wielkie miasta wyznaczają kształt obecnej Europy, to w nich 
tworzone są idee i ogólnoludzkie trendy. Nikołaj Bierdiajew powtórzy tę 

myśl: wraz z rozrostem miast pojawia się nowy typ człowieka20. Zmiana 
ta ma dla Fiodorowa bardzo duże znaczenie, ponieważ postrzega on tę 

formę osadnictwa jako niekorzystną dla ludzkości. Pisze następująco: 

„Pod względem sanitarnym miasta produkują wyłącznie zgniliznę”21, 
stają się wylęgarnią chorób i zaraz. Miasto nie jest również samodzielne, 

ponieważ nie produkuje żywności, lecz musi ją sprowadzać. Im większe 

jest zagęszczenie ludności, tym dotkliwszy staje się problem sanitarny 
i żywnościowy, tym wyraźniejsze stają się różnice ekonomiczne i tym 

więcej jest biednych. Atrakcyjność miasta i jego dziejowy sukces jest 
spowodowana tym, że człowiek przedkłada zbytek i przyjemność nad 

trwałe zabezpieczenie istnienia. Dlatego też wielkie miasta powstały 

w Zachodniej Europie, w zasobnym klimacie oceanicznym, gdzie wa-
runki życia są lżejsze niż w surowym kontynentalnym klimacie Azji, 

w którym przeżycie wymaga dołożenia większych starań. 

2) Związany z tym jest fakt industrializacji i militaryzacji: automaty-
zacja i masowy charakter produkcji w fabrykach nie służy rozwiązaniu 

podstawowych problemów ludzkości takich jak głód, bieda i choroby, 
lecz zdaje się je pogłębiać. Fabryki wytwarzają głównie albo gadżety, 

albo środki służące do odbierania życia. Nowe możliwości technologicz-

                                                           
18 Tenże, Sobranije soczinienij w 4-ch tt. Sostawlenije, podgotowka tieksta i kommientarii 

A. G. Gaczewoj i S. G. Siemienowoj, t. 1, Izdatielskaja gruppa »Progriess«, Moskwa 1995, 

s. 442. 
19 Tenże, Filozofia…, wyd. cyt., s. 509. 
20 N. A. Bierdiajew, Sud'ba Rossii, [w:] tenże, Fiłosofija swobody, Izdatielstwo AST, 

Moskwa 2007, s. 377–378.  
21 N. Fiodorow, Filozofia…, wyd. cyt., s. 402.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

93 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

ne zostały użyte w najgorszy z możliwych sposobów. Państwa zbroją się, 
ciągle wymyślane są nowe rodzaje śmiercionośnej broni.  

3) Miejski tryb życia jest także odpowiedzialny za postępujące rozsze-
rzanie się wolności osobistej jednostki kosztem poczucia przynależności 

do wspólnoty. Tradycyjne więzi międzyludzkie ulegają rozluźnieniu, 

następuje ucieczka od zobowiązań względem swoich krewnych, których 
liczba w świadomości współczesnego człowieka maleje. Miasto to prze-

strzeń życia synów marnotrawnych, którzy wyrzekli się swoich ojców, 

a przez to wyrzekli się również powszechnego braterstwa. Celem stoją-

cym za indywidualizacją jest zniesienie wszelkich ograniczeń w zabawie 

manufakturowymi błahostkami22.  
4) Stosunek jednostki do wszystkiego, co nie jest nią samą, jest 

przedmiotowy. Idea postępu uzasadnia wyzysk i wywłaszczenie w imię 

dalszego rozwoju. Przejawia się to zarówno na poziomie życia indywi-
dualnego – na przykład w stosunku do zwierząt, które są traktowane jak 

rzeczy, surowce, istniejące, po to aby zaspakajać potrzeby człowieka – 
jak też na poziomie życia państwowego – jedne państwa wyzyskują eko-

nomiczne inne, zaś każde z nich prowadzi rabunkową politykę wzglę-

dem środowiska naturalnego. Prym wiedzie w tym kolonialne Imperium 
Brytyjskie23.  

5) Feminocentryzm: pod tym terminem Fiodorow rozumie dominację 

modelu kultury opartego na zaspokajaniu zachcianek i próżności. Fiodo-
row nie odnosi się w sposób deprecjonujący do kobiet, lecz zauważa, 

że współcześnie wytworzyło się pokolenie panien i kawalerów, którzy 

wiodą życie „od balu do balu” i nie chcą wchodzić w role społeczne 
matki, córki, ojca i brata24. Wyrzekają się odpowiedzialności w imię 

większej autonomii i amplifikacji przyjemności życiowych. Są to córki 
i synowie marnotrawni. Mężczyźni koncentrują swoje siły na staraniach 

o kobiety dla zaspokojenia swoich popędów – i taki jest właściwy źródło-

słów pojęcia, którym posługuje się Rosjanin. 
6) Konsumpcjonizm: ludzkość stała się niewolnicą swoich wytwo-

rów. To już nie człowiek włada rzeczami, lecz rzeczy zawładnęły ludź-

mi25. Fiodorow ma tu na myśli przede wszystkim przedmioty zbytku, 

nazywane przez niego „bawidełkami”, które nie służą przetrwaniu ani 

nawet poprawie warunków życia. Myśl Fiodorowa jest wyjątkowo 
zgodna z opisem społeczeństwa konsumpcyjnego Jeana Baudrillarda, 

                                                           
22 Tamże, s. 311. 
23 Tamże, s. 383. 
24 Tamże, s. 553.  
25 Tenże, Sobranije…, t. 1, wyd. cyt., s. 444.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

94 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

co zauważa również M. Milczarek26. Ludzie zaczęli określać się poprzez 
rzeczy, czego najwyższym wyrazem jest moda. Francuski socjolog 

twierdzi, że nadawanie sensów i wartości przychodzi dzisiaj od rzeczy. 
To towary dokonują identyfikacji konsumenta, odróżniając go od innego 

konsumenta i poprzez strategię uwodzenia objawiają się mu jako nad-

zwyczajna i jedyna okazja27. Multiplikacja i automatyzacja produkcji 
wiedzie zaś do nadmiaru, do swoistej obsceniczności rzeczy, który moż-

na porównać tylko do przesytu, jakim epatuje firm pornograficzny. Fio-

dorow wyraził identyczną myśl przy pomocy bardzo podobnych termi-
nów prawie sto lat wcześniej. Rosjanin diagnozował konsumpcję jako 

„upojenie rzeczami” zaś rozwijające się społeczeństwo konsumpcyjne, 

gdzie pieniądz i towar został postawiony w miejsce Boga, nazywał por-

nokracją28.  

7) Przyśpieszenie: społeczeństwa żyją w coraz większym pędzie. Fio-
dorow pisze: „Nazwa »pośpiesznego« […] uchwytuje najistotniejszą 

cechę albo właściwość nowożytności; w pojęciu postępu zawiera się bo-
wiem nie tylko pojęcie zwykłej zmienności, zwykłego ruchu, ale ruchu 

jednostajnie przyśpieszonego” oraz dalej – na przykładzie zmian zacho-

dzących w piśmie – wyjaśnia, na czym polega owa akceleracja: „Aby 
zrozumieć istotę postępu, trzeba wyobrazić sobie całą drogę od malowi-

dła (żywopis), które było pierwszym rodzajem pisma, wymagającym od 
piszącego zdolności artystycznych, duchowego bogactwa […], do pisma 

stenograficznego, w którym nie zachowało się już nic malarskiego; ste-

nografia jest pismem martwym (miortwopis), […] pismem człowieka, 

który zamienił się w samopiszącą maszynę”29. Wzrastający pośpiech 

życia współczesnego człowieka jest przejawem odwracania się od trady-

cji i wartości duchowych, w imię gromadzenia bogactw. Dokonuje się 
spustoszenie w świecie wartości, ponieważ ilość staje się ważniejsza od 

jakości. 
Do bardzo podobnych konstatacji dochodzi francuski urbanista Paul 

Virilio, zaliczany do kręgu myślicieli postmodernistycznych. Opracował 

on projekt nowej nauki o prędkości zwanej „dromologią”30. Prześledził 
dzieje społeczeństw poprzez zbadanie dostępnych im prędkości – pręd-

kości transportu oraz prędkości rozchodzenia się informacji – i zauwa-

żył, że rozwojowi cywilizacji towarzyszy stopniowe przyśpieszanie. Na-

                                                           
26 M. Milczarek, Z martwych…, wyd. cyt., s. 105–107.  
27 K. Wilkoszewska, Wariacje na postmodernizm, Universitas, Kraków 2000, s. 76–79.  
28 N. Fiodorow, Filozofia…, wyd. cyt., s. 76. 
29 Tamże, s. 70. 
30 K. Wilkoszewska, Wariacje…, wyd. cyt., s. 88–89.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

95 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

pędem dziejów jest potrzeba większej prędkości, która realizuje się po-
przez wynajdywanie mechanizmów gwarantujących większe osiągi. Ob-

razuje to na przykład przejście od listu do telegrafu, od telegrafu do tele-

fonu komórkowego, etc. Wiedzie to myśliciela do wniosku iście Fiodo-

rowowskiego. Odkrywa on, że motorem tego procesu jest pragnienie 

władzy. Prędkość jest związana z siłą i przemocą, a przyśpieszenie ozna-
cza najczęściej gwałt i wojnę31. Jedno społeczeństwo wytwarza większą 

prędkość, aby zapanować nad drugim, dlatego każdy nowy wynalazek 
ma dwoistą naturę. Z jednej strony służy podniesieniu możliwości ludz-

kości, poprawie warunków życia, z drugiej strony każda innowacja to 

nowy rodzaj śmierci. Skonstruowanie lokomotywy ma ukryty skutek 
w postaci pierwszej katastrofy kolejowej, zbudowanie samolotu wiedzie 
pośrednio do bombardowania. Pojawienie się nowej prędkości wywołuje 

strach, który prowokuje wynalezienie jeszcze większej prędkości. Cała 
sytuacja ulega zapętleniu i odnowieniu przy wyższej prędkości. Virilio 

stwierdza, że tak rozumianym postępem rządzi „militarna inteligencja”. 

Nie posiada ona żadnego ostatecznego celu, jednakże przyspieszanie 
w nieskończoność nie będzie możliwe, gdyż wcześniej czy później za-

kończy się zagładą ludzkości.  
Jak wskazywaliśmy, także Fiodorow ujawnia drugą twarz postępu, 

jaką jest militaryzacja. Jest całkowicie świadomy dwoistej natury techni-

ki, której zdobycze można spożytkować w takim celu, by chronić życie 
lub też by je niszczyć. Fiodorow nie wzywa jednak do wyrzeczenia się 

wynalazków czy zahamowania rozwoju naukowego, lecz mówi o ko-

nieczności ustalenia dla tej formy aktywności ludzkości odpowiedniego 
celu. Ma nim być wskrzeszenie zmarłych ojców. To właśnie armia 

i wszystkie śmiercionośne narzędzia mają zostać zwrócone przeciwko 
samej śmierci, ich przeznaczenie ma się zupełnie odmienić. Zamiast 

zabijać ludzi, powinny posłużyć do regulacji procesów przyrodniczych, 

zwalczania głodu i biedy, a w ostateczności przyczynić się do przywra-
cania życia.  

 

Wznieśmy razem cerkiew 
 

Z niepełnoletniości cywilizacja może wyrosnąć. Postawiona przez Ro-

sjanina diagnoza dotyczy teraźniejszości, natomiast przyszłość pozostaje 

niedookreślona. Kontynuowanie obecnego kursu rozwoju doprowadzi 

do apokalipsy, która może na przykład przybrać postać globalnej kata-

                                                           
31 Tamże, s. 91.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

96 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

strofy ekologicznej lub pandemii. Czy tak się stanie, zależy teraz wyłącz-
nie od ludzkości i jej działań.  

Dominującej koncepcji postępu przeciwstawia Fiodorow alternatyw-

ną wizję rozwoju. Pierwszą oddaje znak wektora (), wyrażający jedno-

kierunkowość dążeń, natomiast symbolem drugiej byłaby kula (ο), pre-
zentująca jej wszechstronność i wielowymiarowość. O ile postęp 

w pierwszym rozumieniu jest przesuwaniem się po linii prostej, o tyle 
w drugim polegałby na rozszerzaniu się średnicy kuli i jej równomier-

nym „pęcznieniu” we wszystkich wymiarach. 

Największą wadą progresywizmu było ślepe zapatrzenie w przyszłość 

i dewaluacja przeszłości. Prawdziwy rozwój na linii czasu musi doko-

nywać się zarówno w stronę przyszłości, jak i przeszłości – jest więc ru-

chem nie tylko do przodu, lecz także do tyłu. Fiodorow podkreśla, że 
należy odwoływać się do tradycji, przywracać obrzędy przodków, ciągle 

kultywować pamięć swoich poprzedników i ich wskrzeszać. Mówi 
z jednej strony o gwałtownym rozwoju technologicznym, który pozwoli 

człowiekowi zapanować nad wszystkimi procesami przyrodniczymi, 

w tym również nad jego własną śmiertelnością, z drugiej strony głosi 
konieczność powrotu do prostych, wręcz archaicznych form organizacji 

wspólnot, a przede wszystkim do trybu życia związanego z uprawą zie-
mi, która nie dość, że jest życiodajna, to jeszcze na obecną chwilę jest 

depozytariuszem prochów wszystkich zmarłych ojców32. Ziemia jest 

święta, a wspólna praca w polu zawiera w sobie zalążki powszechnego 
braterstwa.  

Fiodorow mówi także o rozwoju ludzkości w perspektywie horyzon-

talnej, w górę i w dół. Blaise Pascal określił kondycję człowieka jako 
zamknięcie w perspektywie dwóch nieskończoności, mikro i makro: 

„Widzę ze wszystkich stron jedynie nieskończoności, które zamykają 

mnie niby atom i niby cień trwający jeno niepowrotną chwilę”33. Tym-
czasem Fiodorow postrzega owe nieskończoności nie jako ograniczenia, 

lecz jako przestrzeń do zagospodarowania. Ma zaś na myśli opanowanie 
cząstek elementarnych – co wedle niego może być kluczem do rekon-

strukcji organizmów i przywrócenia ich do życia – oraz kolonizację ko-

smosu, która stanie się koniecznością w epoce wskrzeszenia, gdyż przy-
wrócona do życia ludzkość po prostu nie pomieści się na planecie.  

Świat rozwija się dzięki tkwiącej w nim świadomości, czyli poprzez 

człowieka i jego czyny. Działania ludzkości mają swoje globalne konse-

                                                           
32 N. F. Fiodorow, Filozofia…, wyd. cyt., s. 403.  
33 B. Pascal, Myśli, tłum. T. Boy-Żeleński, Wydawnictwo Zielona Sowa, Kraków 

2006, s. 53. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

97 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

kwencje, dlatego wszelki rozwój musi być harmonijny i integralny 
w każdej strefie. Budowa cywilizacji przyszłości nie może opierać się 

na rabunkowym stosunku do środowiska naturalnego ani też na przed-
miotowym wykorzystywaniu istot niższych34. Z przyrody, będącej obec-

nie siłą wrogą człowiekowi, należy uczynić przyjaciela, lecz nie niewol-

nika. Wykorzystywanie i eksploatacja powinny zostać zastąpione odtwa-
rzaniem i przywracaniem. Warto w tym miejscu dodać, że założenia 

koncepcji Fiodorowa budzą bardzo silne skojarzenia ze współczesną 

doktryną zrównoważonego rozwoju. Opiera się ona na zasadzie posza-
nowania życia i zachowania jego różnorodności, dążeniu do poprawy 

warunków bytu ludzkiego, minimalizacji wykorzystania nieodnawial-
nych zasobów, utrzymaniu populacji w limitach, które wyznaczają moż-

liwości środowiska naturalnego oraz na idei zawarcia globalnego przy-

mierza35. Dodatkowo Fiodorow pokładał nadzieję w odkryciu technolo-
gii pozwalającej uzyskiwać energię z odnawialnych źródeł: ze słońca, siły 

wiatru czy prądów wodnych. Słuszność mają zatem ci autorzy, którzy 

widzą Fiodorowa jako prekursora myśli ekologicznej36. 
Prawdziwy rozwój nie dotyczy jednak tylko „materialnego” wymiaru 

kultury, lecz również jej podstaw duchowych. Postęp technologiczny 

musi iść w parze z postępem moralnym ludzkości, czyli z głębszym roz-
poznaniem relacji łączących najdrobniejsze elementy wszechświata, 

a przede wszystkim relacji, która wiąże syna z ojcem. Jest nią obowiązek. 

Odnosi się to zarówno do związku pokolenia młodszego z pokoleniem 
starszym, jak również do relacji między człowiekiem i Bogiem. Pogłę-

bianie pojmowania nierozerwalnego związku pierwiastka ludzkiego 
i boskiego stanowi istotę właściwego rozwoju, przy czym owo pojmo-

wanie musi mieć wymiar praktyczny i realizować się w czynie. Realny 

postęp to przyjęcie odpowiedzialności za całość wszechświata, stanowią-

ce konsekwencję zrozumienia, że człowiek jest narzędziem w ręku Boga, 

a dzieło zbawienia ziści się tylko wtedy, gdy czyn Chrystusa zostanie 
dopełniony czynem ludzkości. Stąd wynika całe „przesunięcie” w myśli 

Fiodorowa, przejście od „zmartwychwstania” do „wskrzeszania”, 

od eschatologii pasywnej, oczekującej, do eschatologii aktywnej, twór-
czej.  

                                                           
34 N. F. Fiodorow, Filozofia…, wyd. cyt., s. 65.  
35 Caring for the Earth: A Strategy for Sustainable Living, red. IUCN/UNEP/WWF, 

Gland 1991, http://coombs.anu.edu.au/~vern/caring/caring.html, dostęp 20 stycznia 

2014. 
36 A. Sawicki, Poprzez bunt…, wyd. cyt., s. 137. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

98 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

Rozwój powinien dokonywać się poprzez stopniowe uzupełnianie li-
turgii świątynnej poprzez liturgią poza-świątynną, czyli świadome dzia-

łanie w celu przywrócenia życia zmarłym. Paradygmatem dla Fiodoro-
wowskiego wspólnego dzieła jest liturgia, terminy te zresztą mają to sa-

mo znaczenie, ponieważ greckie słowo λειτοςπγια można tłumaczyć 

właśnie jako „wspólne dzieło”37.  
Symbolem zjednoczenia ludzkości we wspólnym dziele jest dla Fio-

dorowa staroruska tradycja wznoszenia jednodniowych cerkwi. W obli-
czu klęski lub katastrofy dana zbiorowość w ciągu jednego dnia budowa-
ła od podstaw cerkiew. W pracy uczestniczyli wszyscy członkowie 

wspólnoty i nikt nie pobierał za to żadnego wynagrodzenia. Są to dla 

myśliciela „pomniki jednomyślności, przymierza w modlitwie i pracy, 
zgody tak rzadkiej na ziemi w ogóle, a w szczególności na Rusi”38. Fio-

dorow wagę tego obyczaju dostrzega w zespoleniu, w którym wspólnota 
staje się jednością intencji i czynu, gdzie każdy jest odpowiedzialny za 

każdego. Osobowość w takim zjednoczeniu nie zostaje zagubiona, lecz 

podniesiona do wyższego poziomu – do braterstwa. Jest to wcielanie 
w życie dogmatu Trójcy Świętej. Również sama przyczyna wznoszenia 

cerkwi – klęska – ogrywa istotną rolę. Budowa jednodniowych cerkwi 
wyraża modlitwę za wszystkie biedy ludzkości, które sprowadzają się 

w istocie do problemu śmierci. Jest to modlitwa za wszystkich żywych 

i umarłych39.  
Do oddania Fiodorowowskiego opisu zachodniej cywilizacji nadaje 

się termin „cywilizacja śmierci”, jednakże charakterystyka idei wspólne-

go dzieła za pomocą katolickiego pojęcia „cywilizacja życia” stanowiło-
by nadużycie. Projekt Fiodorowa, który głosi konieczność stopniowego 

odchodzenia od naturalnych metod rozmnażania i skupienia się na tech-

nologicznej ingerencji w konstytucję człowieka, wydłużaniu życia i eli-
minacji śmierci, z perspektywy nauki Kościoła Katolickiego byłby, 

z jednej strony, oceniony jako pomysł zagrażający życiu, jako wynik 
błędnego rozpoznania wartości i nieadekwatnego doboru środków do 

zamierzonych celów. Z drugiej strony, Fiodorow uznałby katolicki za-

kaz ingerencji w sprawy życia i śmierci, zakaz „zabawy w Boga”, 
za przeszkodę na drodze realizacji wspólnego czynu – a więc społecz-

ność, która wspierałaby ten zakaz nazwałby niechybnie „cywilizacją 

śmierci”. Projekt, który przedstawia Fiodorow, to cywilizacja wskrze-
szenia, cywilizacja życia podniesionego do potęgi.  

                                                           
37 M. Milczarek, Z martwych…, wyd. cyt., s. 129. 
38 N. F. Fiodorow, Sobranije…, t. 3, wyd. cyt., s. 54.  
39 Tamże, s. 67. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

99 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

Twórczość i nadzieja 

 
Umarł ojciec. Gdy syn uświadamia sobie, że nie ma już jego ukocha-

nego ojca, któremu zawdzięcza życie, wpada w rozpacz. Miłość, jaką 

żywi do zmarłego, nie pozwala mu znaleźć uzasadnienia dla śmierci. 
Przeżywa kryzys, nie potrafiąc pogodzić się z tym, co się stało. Jest to 

moment refleksji, gdy człowiek stawia sobie pytania, na które nie potrafi 

odpowiedzieć. W analogii do tego doświadczenia możemy rozumieć 
rozpoznanie upadku cywilizacji, dostrzeżenie obumarcia sensów, które 

pierwotnie fundowały kulturę, czyli – wedle Fiodorowa – miłości i bra-

terstwa żyjących i zmarłych, które wyrażały się w pragnieniu wskrzesze-

nia oraz w kulcie przodków. Obydwie te sytuacje, mimo dominującego 

uczucia bezsiły, zawierają także moment buntu, radykalnego sprzeciwu. 
Każdy uświadomiony kryzys pociąga za sobą pytanie o przezwyciężenie 

kryzysu. W poczuciu kryzysu skrywa się nadzieja. Niezgoda na śmierć 
jest równoznaczna z pragnieniem przywrócenia życia zmarłej osobie, zaś 

doświadczenie upadku cywilizacji skrywa w sobie potrzebę jej odbudo-

wania.  

Jak tego dokonać? Autor Filozofii wspólnego czynu snuje domysły, pro-

rokuje, niekiedy całkiem trafnie przewidując przyszłość. Halina Rarot 

przywołuje następujące rodzaje projektów przezwyciężenia kryzysu wy-
stępujące u filozofów kultury: archaistyczne, tj. prezentujące restytucję 

pewnego stanu z przeszłości, oraz futurystyczne, będące próbami usta-
nowienia wymarzonego stanu przyszłego. Przeciwstawia im trzeci ro-

dzaj, który nazywa konserwatywno-dynamicznym i wyjaśnia go nastę-

pująco: „chodzi w nich [w tych projektach – C.J.] o twórcze wydobycie 
aspektów pozytywnych ze stanu przeszłego i prospektywne dążenie do 

nowej jakości, połączone z głębokim zaangażowaniem moralnym, które 

ma umożliwić osiągnięcie tegoż stanu”40. Z pewnością do tego typu mo-
żemy zaliczyć poglądy Fiodorowa, niemniej nie ma on gotowej recepty 

na realizację wspólnego dzieła, pozostaje ono ciągle projektem – sprawą 
przyszłości. Zadaniem, jakie postawił sobie Fiodorow, jest wyjaśnienie 

ludzkości ciążącego na niej obowiązku, spłaty długu zaciągniętego 

u przodków. Odpowiedź, której Fiodorow udziela na pytanie „co ro-
bić?”, jest jednak całkiem prosta – tworzyć, odbudowywać życie dostęp-

nymi sposobami i stopniowo je udoskonalać, walczyć ze wszystkim, 
co zagraża życiu. Ostateczny los człowieka, zarówno w perspektywie 

historycznej, jak i soteriologicznej, zależy od jego własnych działań. 

Wspólne dzieło to konieczność przejścia od postawy pasywnej, kon-

                                                           
40 H. Rarot, Od nihilizmu…, wyd. cyt., s. 12. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

100 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

sumpcyjnej, oczekującej i kontemplacyjnej do postawy aktywnej, twór-
czej i konstruktywnej41. 

 
 

Bibliografia 
 

 Bierdiajew N. A., Sud’ba Rossii, [w:] N. A. Bierdiajew, Fiłosofija swo-

body, Izdatielstwo AST, Moskwa 2007; 

 Bułgakow S. N., Światło wieczności. Medytacje i spekulacje, tłum. 

J. Chmielewski, Wydawnictwo Marek Derewiecki, Kęty 2010; 

 Bułgakow S. N., Zagadocznyj myslitiel (N. F. Fiodorow), [w:] N. F. Fio-

dorow: Pro et contra. K 175-letiju so dnia rożdienija i 100-letiju so dnia 

smierti N. F. Fiodorowa. Antołogija, sost. A. G. Gaczewa, S. G. Siemieno-

wa. Antołogija. Kniga pierwaja, Izdatielstwo Russkogo Christianskogo 

gumanitarnogo instituta, Sankt-Petersburg 2004; 

 Caring for the Earth: A Strategy for Sustainable Living, red. 

IUCN/UNEP/WWF, Gland 1991, http://coombs.anu.edu.au/ 
~vern/caring/caring.html, dostęp 20 stycznia 2014; 

 Fiodorow N. F., Filozofia wspólnego czynu, tłum. C. Wodziński, 

M. Milczarek, Wydawnictwo Marek Derewiecki, Kęty 2012; 

 Fiodorow N. F., Sobranije soczinienij w 4-ch tt. Sostawlenije, podgotowka 

tieksta i kommientarii A. G. Gaczewoj i S. G. Siemienowoj, t. 1–2; Izda-

tielskaja gruppa »Progriess«, Moskwa 1995-1997, t. 3–5, Tradicyja, 
Moskwa 1997–2000; 

 Mazurek S., Utopia i łaska. Idea rewolucji moralnej w rosyjskiej filozofii 

religijnej, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2006; 

 Milczarek M., Z martwych was wskrzesimy. Filozofia Nikołaja Fiodorowa, 

Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2013; 

 Pascal B., Myśli, tłum. T. Boy-Żeleński, Wydawnictwo Zielona So-

wa, Kraków 2006; 

 Platon, Fedon, [w:] Platon, Dialogi, tłum. W. Witwicki, Wydawnic-

two Antyk, Kęty 2005; 

 Pomorski A., Duchowy proletariusz. Przyczynek do dziejów lamarkizmu 

społecznego i rosyjskiego kosmizmu XIX–XX wieku (na marginesie antyuto-

pii Andrieja Płatonowa), OPEN, Warszawa 1996; 

 Rarot H., Od nihilizmu do chrześcijaństwa. Historia i współczesność idei 

filozoficzno-religijnego przezwyciężenia nihilizmu, Wydawnictwo Uniwer-

sytetu Marii Curie-Skłodowskiej, Lublin 2011; 
                                                           

41 N. F. Fiodorow, Filozofia…, wyd. cyt., s. 450. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

101 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

 Sawicki A., Poprzez bunt i pokorę. Zagadnienie cierpienia i śmierci 

w eschatologicznych koncepcjach myślicieli rosyjskich. Fiodorow – Bułgakow 

– Niesmiełow – Karsawin – Bierdiajew, Wydawnictwo Politechniki Bia-

łostockiej, Białystok 2008; 

 Siemienowa S. G., Fiłosof buduszczego wieka: Nikołaj Fiodorow, Pasz-

kow dom, Moskwa 2004; 
 Wilkoszewska K., Wariacje na postmodernizm, Universitas, Kraków 

2000. 
 

 

Summary 

Two symbols. Two concepts of progress 

and N. F. Fedorov’s diagnosis of the crisis of the modern 
 

N. F. Fedorov is the author of an extraordinary project, the so-called “the common task”, 
which combines a rural and anti-progressive vision of society with technological utopia. 

In this paper I will consider his concept of the development of civilizations in terms of its 

two determinants: the diagnosis of the crisis and the idea of progress. At the beginning 
I will present the symptoms of the crisis and the reasons which, according to Fedorov, 

underlie it. I will then contrast two ideas of progress. First of them can be described as 
the primacy of the new over the old. It is represented by the World Expo event, and leads 

to the foundation of the civilization of death. The second must be regarded as a maturing 
of culture and awakening of an awareness of the common debt of humanity to its ances-

tors. It is symbolically depicted by the old Russian tradition of raising a church over 

a day by a local society in case of natural disasters. 
 

Keywords: Fedorov, crisis, progress, Russian philosophy.  
 

 

 

Zusammenfassung 

 

Zwei Symbole. Zwei Konzepte des Fortschritts 

 und die Diagnose der Gegenwartskrise von N. F. Fiodorow 
 

N. F. Fiodorow ist Autor eines ungewöhnlichen Projektes – des sogenannten Gemein-
schaftswerks, das eine Verbindung des rustikalen und antiprogressiven Gesellschaftsbil-

des mit einer technologischen Utopie bildet. Im Artikel soll Fiodorows Vision des Zivili-
sationsfortschritts unter dem Aspekt ihrer zwei Maßstäbe: der Diagnose der Krise und 

der Idee des Fortschritts untersucht werden. Am Anfang werden Symptome der Krise 
und ihre Ursachen dargestellt, dann werden zwei alternative Ideen des Fortschritts ge-

genübergestellt. Die Essenz der ersten Idee ist das Primat des Neuen über dem Alten. Sie 

komme in Gestalt des Ersten Weltkrieges zum Ausdruck und bilde das Fundament der 
Zivilisation des Todes. Die zweite Idee soll als ein Heranwachsen der Kultur verstanden 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10



 

  

 

102 Cezar Jędrysko, Dwa symbole. Dwie koncepcje postępu… 

werden, als Wachrütteln des Bewusstseins, dass jeweilige Generation in Schuld gegen-
über ihren Ahnen steht. Es wird symbolisch durch die altrussische Tradition repräsen-

tiert. 
 

Schlüsselworte: Fiodorow, Krise, Fortschritt, russische Philosophie. 

 
 
CEZAR JEDRYSKO, M.A., doctoral candidate, Jagiellonian University in Cracow.  

E-mail: cezar.jedrysko@gmail.com. 

  

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

