
 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 14/ 2015  

ARTYKUŁY, s. 51–62 

 
 

 
WIELKI INKWIZYTOR  

A IDEA ROSYJSKA 
 

Leszek Augustyn

 

 

 
Artykuł jest próbą filozoficznej interpretacji postaci Wielkiego Inkwizytora – figury wykre-

owanej przez Fiodora Dostojewskiego w powieści Bracia Karamazow. Zaproponowana inter-

pretacja odwołuje się do poglądów historiozoficzno-politycznych rosyjskiego pisarza, zaczerp-

niętych z jego wypowiedzi publicystycznych. Przeprowadzone analizy pozwalają wskazać na 

wewnętrzny związek literackiej figury Wielkiego Inkwizytora z koncepcją „rosyjskiej idei”, 

w której religia i polityka wzajemnie się uzupełniają (stanowiąc swoisty wariant teologii poli-

tycznej). 
 

Słowa kluczowe: Dostojewski, Wielki Inkwizytor, teologia polityczna, idea rosyjska 

 

 

Nie bez powodu podkreśla się trudność interpretacyjną literackich wypo-

wiedzi Fiodora Dostojewskiego. Z natury rzeczy wypowiedź literacka, ucie-
kając się do obrazów, niesie w sobie zamierzoną i niezamierzoną zarazem 

wieloznaczność treści. Jako obraz myśli znaczy więcej niż sens jej dosłowny. 
W przypadku poematu o Wielkim Inkwizytorze wskazać można jednak – 

co stanowi nader ważne biograficzne i kontekstowe dopełnienie – na zapis 

z Dziennika pisarza (1877, listopad, rozdz. 3, III), w którym odnajdujemy sło-

wa później „włożone w usta” Iwana Karamazowa, ale w tym wypadku sta-
nowiące jeszcze bezpośredni wyraz poglądów żywionych przez Dostojew-

skiego1. Otóż pisarz wieści mające niebawem nastąpić połączenie dwóch sił – 

                                                           
LESZEK AUGUSTYN, dr hab., Uniwersytet Jagielloński w Krakowie, Polska; adres do 

korespondencji: ul. Grodzka 52, 31–044 Kraków; e-mail: l.augustyn@iphils.uj.edu.pl 
 
1 Podejście takie koresponduje ze wskazówką metodologiczną J.  P. Scanlana, który 

zauważa, że ujęcie „dominanty w polifonii”, czyli własnych poglądów Dostojewskiego 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

52 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 katolicyzmu i socjalizmu. Jak więc przewiduje, w obliczu utraty realnej wła-
dzy papież sprzymierzy się z przywódcami socjalistycznymi, a tym samym 

„sprzeda” – co zresztą papiestwo czyniło już niejednokrotnie – Chrystusa za 
władzę. W kontekście opisywanych wydarzeń pojawia się odniesienie do 

inkwizycji i jezuityzmu, zaś wcześniej mówiąc o współczesnej sytuacji Fran-
cji, pisarz zdołał już utożsamić jezuityzm z ateizmem. W tej ostatniej kwestii 

przywołać też można antykatolickie „poglądy” księcia Myszkina, wypowia-

dane na kartach powieści Idiota (publ. 1868–1869). Owa retoryka sporów 

religijnych i antyreligijnych, dawnych i współczesnych, a zwłaszcza utożsa-
mienie katolicyzmu z socjalizmem i ateizmem, co między innymi zdaje się 

stanowić pokłosie „nowego chrześcijaństwa” Saint Simona, wyznaczają na 
światopoglądowej mapie Dostojewskiego nad w raz trwałe i wręcz kardynal-

ne punkty orientacyjne. Mogą też stanowić odniesienia dla interpretatorów 
jego twórczości, tak licznych eksploratorów genialnego umysłu. Zapewne – 

trudno zaprzeczyć – niemniej jednak warto podkreślić, że w swej większości 
są to raczej „ciemne” gwiazdy przewodnie, a nawet swoiste reakcyjne za-

ćmienia umysłowości pisarza. 
Powróćmy tymczasem do przerwanego wątku. Wspomniana świętokrad-

cza korupcja doprowadzi do podjęcia budowy „wspólnoty bez Chrystusa”, 
stopniowego urzeczywistnienia socjalizmu. Jednakże – czego świadom pozo-

staje pisarz – teoria ta w ogóle nie odpowiada prawdzie antropologicznej: 
ludzie nie posiadają bowiem „instynktu pszczoły lub mrówki” i dlatego każda 
próba budowy nowej Wieży Babel skończy się rozlewem krwi, stanem anar-

chii, bezwzględnej walki egoizmów, wybujałego indywidualizmu, antropofa-

gii wreszcie. Wyraźne przeczucia tego stanu rzeczy pojawiają się już w Zimo-

wych notatkach o wrażeniach z lata (publ. 1863). Nie są więc pozbawione racji 

uwagi Iwana Łapszyna, który przekonuje, że bardzo ważnym (a kolejnym – 

z naszego punktu widzenia) odniesieniem do poematu o Wielkim Inkwizyto-
rze są wspomniane Zimowe notatki…, zwłaszcza zaś zawarte w nich przemy-

ślenia pisarza, stanowiące pokłosie pobytu w Londynie w 1862 roku2.  
Co zatem Dostojewski przewiduje? Skierujmy naszą uwagę na kulmina-

cyjny opis przyszłych wydarzeń. I wtedy – jak postrzega to pisarz – w okresie 
największego zamętu, ponownie pojawi się szansa dla katolicyzmu jako siły 

ziemskiej, a mianowicie zaproponuje on „jedność zewnętrzną”, władzę in-

                                                                                                                                                 
zawartych w jego dziele literackim, wymaga wpierw – o ile to możliwe – odnalezienia 

bezpośredniej wypowiedzi (np. w publicystyce, zapiskach, listach) i dopiero w następnej 

kolejności odniesienia jej do analizowanego dzieła literackiego (Dż. Skanlan, Dostojewskij kak 

myslitiel’, tłum. D. Wasiliew, N. Kiriejewa, Akademiczeskij projekt, Sankt-Pietierburg 2006, 

s. 11–12; wyd. oryg.: J. P. Scanlan, Dostoevsky: The Thinker, 2002).  
2 I. I. Łapszin, Kak złożiłas’ Liegienda o Wielikom inkwizitorie, [w:] Wokrug Dostojewskogo, 

red. A. L. Bem, Russkij put‟, Moskwa 2007, t. 1, s. 141–142.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

53 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 kwizytorską: „Katolicyzm nie chce umierać, a rewolucja socjalistyczna, nowy 
socjalistyczny okres w Europie też jest niewątpliwy: dwie siły niewątpliwie 

muszą się zgodzić, dwa prądy połączyć w jeden. Oczywiście dla katolicyzmu 
będzie nawet dogodna rzeź, krew, grabież, a nawet choćby antropofagia. 

Tu właśnie może się on spodziewać, że złapie na haczyk w mętnej wodzie 
jeszcze raz swoją rybę, przeczuwając moment, kiedy wreszcie ludzkość, umę-

czona chaosem i bezprawiem, rzuci mu się w objęcia, a on stanie się znów, 
ale już całkowicie i na jawie, niepodzielnie i wyłącznie, »władcą ziemskim 

i autorytetem tego świata«, osiągając ostatecznie swój cel”3. 
Przekonanie powyższe należy jednocześnie odnieść do kontekstu poli-

tyczno-historycznego, bez którego samo takie „przewidywanie” zawisa 
w powietrzu. Warto więc przyjrzeć się paralelom snutym przez pisarza 
w reakcji na sytuację polityczną jego czasów. I tak oto zakładane w niedale-

kiej przyszłości ostateczne pokonanie Francji przez Bismarcka, a zatem 
i upadek najważniejszego „narzędzia” idei katolickiej – zmierzch imperiali-

zmu łacińskiego – stanie się główną wytyczną polityki niemieckiej tych cza-
sów. Zresztą katolicyzm, jak skwapliwie dodaje, powinien zostać przezwy-

ciężony przez rozwijającą się już od wieków przeciwstawną siłę, opozycję, 
protest religijny, a więc reformację, która wciąż pozostaje najbardziej charak-

terystycznym wyrazem idei germańskiej. W obliczu tych tendencji zarysowu-
je się możliwość nowego sojuszu rosyjsko-niemieckiego, albowiem na 

Wschodzie przebudziła się już trzecia siła – idea słowiańska (przekonaniom 

tym dał wyraz w tekście Trzy idee, zamieszczonym w styczniowym numerze 

Dziennika pisarza, w tym samym 1877 roku). Jeśli nadto przywołać pogląd 

pisarza przyjmującego, że Niemcy jako naród od stuleci wyrażali w swej 

działalności tylko „protest” (jest to wszak ziemia protestantyzmu), to w grun-
cie rzeczy reprezentują oni negację, co – jak podkreślał – po niemieckim zwy-

cięstwie odniesionym nad Francją doprowadzi do przesilenia, wyjawienia 
beztreściowości idei germańskiej. Na marginesie tylko dodajmy, że uznając 

protestantyzm za wiarę „jedynie negatywną”, Dostojewski podzielał (przy-
najmniej w tej kwestii) przekonanie Piotra Czaadajewa, który w ślad za oglą-

dami J. de Maistre‟a utrzymywał, że niewidzialny Kościół protestancki jest 
„niewidzialny w istocie jak nicość”4. Z niemałym zdziwieniem Niemcy tego 

czasu mogli zatem spoglądać na Wschód, gdzie przybierała na sile nowa i, 
co ważniejsze, pozytywna idea – idea zjednoczenia Słowian. A w konse-

kwencji należy też przyjąć, że w świecie postrzeganym przez Dostojewskiego 

                                                           
3 F. Dostojewski, Dziennik pisarza, tłum. M. Leśniewska, Państwowy Instytut Wydawniczy, 

Warszawa 1982, t. III, s. 328.  
4 P. Czaadajew, „Listy”, tłum. M. Leśniewska, L. Suchanek, Nakładem Uniwersytetu 

Jagiellońskiego, Kraków 1992, s. 155.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

54 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 toczą bój trzy takie siły: łacińska, germańska i słowiańska, czemu odpowia-
dałby podział na ideę katolicką, protestancką i prawosławną. Chociaż rosyjski 

pisarz zdaje się charakteryzować „trzy idee” poprzez ich odniesienie do cech 
„rasowych”, albo raczej typów cywilizacyjnych, określonych właściwościami 

tworzących je ludów, to jednak równie ważnymi, jeśli nie istotniejszymi wy-
znacznikami ich odmienności czyni właśnie religie. W takiej zaś konfiguracji 

spory polityczne są jednocześnie u swych podstaw zmaganiami religijnymi, 
natomiast w ujęciu syntetycznym stają się ideami historiozoficznymi.  

Przekonania te stanowią bowiem swoisty schemat historiozoficzny, oparty 
na analizie ówczesnej sytuacji politycznej (spośród znaczących wydarzeń 

tego czasu należy wymienić: klęskę Francji w wojnie z Prusami w latach 
1870–1871, zjednoczenie Niemiec, upadek świeckiej potęgi Watykanu i upo-

korzenie Piusa IX, szybko następujące po sobie kolejne rewolucje, Komunę 
Paryską – te dni, w trakcie których – jak pisarz wyznawał ustami swego boha-

tera, Andrieja Wiersiłowa – dostrzegał już „zachodzące słońce ostatniego 
dnia europejskiego świata”5, wreszcie budzącą nadzieje pisarza wojnę Rosji 

z Turcją w latach 1877–1878). To właśnie w takich burzliwych i niepewnych 
okolicznościach powstają prognozy pisarza. To tutaj rodzi się „legenda” 

o Wielkim Inkwizytorze. W tym słynnym fragmencie Braci Karamazow za-

wiązuje się specyficzny „węzeł teologiczno-polityczny”6.  

Dzięki zabiegowi umieszczenia owej „legendy” w kontekście historycz-
nym, czyli poprzez odniesienie jej treści do konkretnych wydarzeń i prognoz 

politycznych, możliwe staje się – w naszym przekonaniu – lepsze oświetlenie 
związku tak często podkreślanej przez rosyjskich interpretatorów 

(np. M. Bierdiajew, S. Frank) „wolności chrześcijańskiej” – z jednej strony 
i imperialistycznych elementów w światopoglądzie pisarza – z drugiej. A tym 

samym przecież wskazanie na zachodzącą między nimi relację i jednocześnie 
na nieusuwalne rozszczepienie jej członów, symbolizowane przez dwie po-

stacie – „apofatycznego” starca Zosimę oraz „katafatycznego” cara Rosji. 
Z tego więc punktu widzenia należałoby zgodzić się ze zdaniem Stanisława 

Brzozowskiego (zapisanym w 1909 roku), który następująco odczytuje „ro-

syjską ideę”: „Na pytanie: Czym jesteśmy, co stwarzamy? – odpowiada Do-
stojewski: chcemy żyć i swoim parciem, głuchą i mocną żądzą stwarzamy 

życie, którego wyraz najżywszy to starzec Zosima i car”7. Oczywiście, w sa-

mym tekście Braci Karamazow postaciami opozycyjnymi pozostają Wielki 

                                                           
5 F. Dostojewski, Młodzik, tłum. M. Bogdaniowa, K. Błeszyński, ALGO, Toruń 1992, 

s. 506.  
6 M. Lilla używa pojęcia divine nexus w innym, szerszym rozumieniu.  
7 S. Brzozowski, Głosy wśród nocy, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2007, 

s. 192.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

55 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 Inkwizytor i Chrystus, przynajmniej w „ośrodkowej” części tego dzieła. 
W innym, szerszym planie powieści odzwierciedla tę samą relację dwójka 

braci: Iwan jako opowiadający i Alosza jako wysłuchujący. Tak więc postać 
Iwana odsyła do Wielkiego Inkwizytora (wszak jego to twór wyobraźni), 

natomiast postać Aloszy właśnie do Zosimy, i wreszcie obydwaj – do „mil-
czącego” Chrystusa. Przekaz dokonuje się zaś od zachodnich idei (okcyden-

talizm) w stronę kultury wschodniej, rosyjskiej. Spróbujmy zatem przyjrzeć 
się zawartości tychże idei.  

Wskazanie drogi, po której kroczy Wielki Inkwizytor, pozwala dostrzec 
jej ostateczne konsekwencje i docelowość „wolności pozornej” – będącej nie 

tylko mirażem wolności na pustyniach ducha, ale ustanawiającej również 

porządek oparty na przemocy. Świadczy o tym już teoria szygalewszczyzny, 
będąca jakże dobitnym i nader skondensowanym wyrazem „dialektyki sa-

mowoli”, w której jednostkowy bunt prowadzi do społecznej niewoli8. Owa 
formuła Szygalewa zawiera się w jednym, tylko jednym zdaniu: „Zaczynając 

od bezgranicznej wolności, kończę na bezgranicznym despotyzmie” (Biesy, 

publ. 1871–1872). Oparta na wewnętrznej, „bezwzględnej” logice zalążkowa 

teoria Szygalewa zostaje następnie rozwinięta i zmodyfikowana właśnie 
w systemie Wielkiego Inkwizytora, i nie ma – jak z pewną dozą rezygnacji 

podsumowywał swój system Szygalew – innego „rozwiązania równania spo-
łecznego”9. Tak więc schemat zagadnienia pozostaje wyzuty z uczuć, 

lecz świat według schematu całkowicie ich nie wyklucza: świat Wielkiego In-

kwizytora jest przeniknięty resentymentem i imitacją uczuć, albowiem wyra-

sta z fundamentalnego rozczarowania kondycją człowieka. Pobudki, jakimi 

kieruje się Wielki Inkwizytor, należy chyba ujmować dosłownie jako „bunt 

rozczarowany”. Starzec jest bowiem tworem młodzieńczego buntu Iwana, 
który przeczuwa ciążącą nad ludzkością (przynajmniej jej częścią europejską!) 

starość, poddaną niszczącej konsekwencji rozumu. 

Nieomal powtarzając swe niedawne wywody z Dziennika pisarza (1877), 

Dostojewski wkłada w usta Wielkiego Inkwizytora następujące słowa: „Ale 
trzoda zbierze się na powrót i na powrót podda naszej władzy, tym razem już 

na zawsze. Wtedy zaś damy im cichą, pokorną szczęśliwość, szczęśliwość 
słabych istot, którymi są z natury. […] Wszyscy będą szczęśliwi, miliony 

istot, okrom stu tysięcy rządzących. Bo tylko my, my, strzegący tajemnicy, 

będziemy nieszczęśni” (Bracia Karamazow, publ. 1879–1880)10. Niemniej jed-

nak podkreślał sam pisarz, że droga ta została już wcześniej wytyczona. Otóż 

                                                           
8 A. Walicki, Idea wolności u myślicieli rosyjskich, Wydawnictwo Uniwersytetu 

Jagiellońskiego, Kraków 2000, s. 181–182.  
9 F. Dostojewski, Biesy, tłum. A. Pomorski, Wydawnictwo Znak, Kraków 2010, s. 405.  
10 Tenże, Bracia Karamazow, tłum. A. Pomorski, Wydawnictwo Znak, Kraków 2004, s. 301. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

56 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 na stronach Dziennika pisarza czytamy: „Bo socjalizm francuski jest niczym 

innym jak przymusowym jednoczeniem ludzkości – idea pochodząca jeszcze 

od starożytnego Rzymu, a potem całkowicie zachowana w katolicyzmie”11. 
Jest to zatem idea stara i znana, idea imperialna, rzymska, poprzez katoli-
cyzm, przekazana socjalizmowi. Opiera się – co podkreśla Carl Schmitt – „na 

założeniu ciągłości Kościoła katolickiego z rzymskim imperium”12. Stanowi 
tym samym dogodną i wystarczająco szeroką platformę dla wszystkich kryty-

ków rzymskiego katolicyzmu – zarówno zachodnich, jak i wschodnich. Nic 
dziwnego, że również antykatolicki resentyment pisarza znajduje w niej po-

żywny pokarm. 

Jak łatwo zauważyć, Wielki Inkwizytor opiera swoje działanie 

na fałszywym filantropizmie – ideologii filantropijnej ujętej w system, wpierw 
na długie wieki przyjmujący formę katolicyzmu, by następnie, na oczach 

współczesnych, przekształcić się w socjalizm. Tak czy inaczej, wolność zosta-
je tutaj odrzucona na rzecz „sytego zadowolenia” pozbawionej samoświa-

domości masy ludzkiej. Natomiast w ujęciu Dostojewskiego (dość zgodni 
są co do tego rosyjscy interpretatorzy jego dzieła) wolność człowieka jest 

u swych podstaw irracjonalna, dlatego przynosi „niepokój, bunt i nieszczę-

ście” – jak najbardziej własne, aczkolwiek przez większość odrzucane owoce, 
stanowiące nie tyle uboczne jej skutki, co raczej niezbywalną część wolności, 

która wydarzyła się w świecie. Doświadczanie tego, co niechciane, prowadzi 
zazwyczaj do dojmującego poczucia rezygnacji, swego rodzaju pesymizmu 

antropologicznego, a nawet może skutkować oddaniem władzy nad wolno-
ścią sile zewnętrznej, byleby tylko zdolnej do umniejszenia jej ciężaru.  

A mimo to człowiek jako istota wolna powinien przyjąć jej ciężar, stawić 

czoła wszelkim wątpliwościom i z całą swą „naiwnością” wystawić się 

na wiążące się z tym niebezpieczeństwo. Należy jednak bacznie zważać na – 
zawsze czającą się w labiryntach wolności – pokusę Wielkiego Inkwizytora. 

Przestroga wpisana w postać Iwana znajduje swoje rozwinięcie w jego poe-

macie prozą, w którym Dostojewski mówi explicite, chociaż wciąż metafo-

rycznie, o zniewalających skutkach wolności wypływającej ze „złej wiary”, 
a zatem wolności poddanej zracjonalizowanej matrycy ludzkości jako masy. 

To znaczy ludzkości urobionej na miarę „euklidesowego rozumu” Iwana 

i „nadczłowieczego” (scil. oszukańczego) dzieła Wielkiego Inkwizytora. 

Z tego punktu widzenia przypowieść o sewilskim inkwizytorze można po-
strzegać jako rozwinięcie paradoksu, sformułowanego przez pisarza-

chrześcijanina w liście do Natalii Fonwizinej (napisanym w 1854 roku), do-

                                                           
11 Tenże, Dziennik pisarza, dz. cyt., t. III, s. 9. 
12 C. Schmitt, Teologia polityczna i inne pisma, tłum. M. A. Cichocki, Wydawnictwo 

Aletheia, Warszawa 2012, s. 108. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

57 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 tyczącego dwóch prawd: rozumu i Chrystusa, czyli pesymistycznej, gorzkiej 
prawdy Wielkiego Inkwizytora i optymistycznej, niosącej nadzieję prawdy 

Chrystusa, która zakłada instynktowe dążenie człowieka do piękna i ideału13. 
Każde uogólnienie, każda prawda skrojona na potrzeby „rozumu euklideso-

wego” – indywidualizując i dokonując zrównania – umniejsza to, co jednost-
kowe i niepowtarzalne. Rozum ludzki wykazuje niepokojąco wybitne skłon-

ności do takich właśnie redukcyjnych i totalizujących ujęć. I to przed nim 
zdaje się ostrzegać Dostojewski, i to jemu przeciwstawia swój ideał wcielonej 

miłości, „człowieka miłującego”, starca Zosimę. Wydaje się wręcz, że pisarz 
rosyjski walczy z rozumem bronią rozumu: pozwala mówić Iwanowi. Jed-

nakże sam Chrystus w legendzie nie mędrkuje: milczy. Jak zatem pogodzić 
owo milczenie z wielomównością pisarza, nie szczędzącego słów ani oskarża-

jących, ani potępiających, a mimo to wybierającego kroczenie z Chrystusem 
wbrew inkwizytorskiej prawdzie?  

W przeciwieństwie do perspektywy „ogólnej”, masowej (co innego kochać 

ludzkość, a co innego kochać bliźniego!), powyższe wyznanie pisarza wpisuje 
się raczej w perspektywę indywidualną, sytuację osobową. Ale gdzie wyzna-

nie wiary, tam i pokusa jej odrzucenia. Otóż zbyt sugestywnie Dostojewski 

opisuje anty-wiarę, albo pseudo-prawdę, aby nie dostrzegać w tej pokusie jego 

własnego „ościenia niewiary”; co skądinąd stanowi istotną treść walki du-
chowej, jaką przychodzi staczać każdemu – świadomemu swego wyzwania – 

chrześcijaninowi w świecie. I co może przynajmniej w jakimś stopniu – by-
najmniej nie rozgrzeszamy Fiodora Michajłowicza – tłumaczyć problemy 

pisarza w relacjach z innymi, bliższymi i dalszymi „bliźnimi”, współrodaka-

mi i przedstawicielami innych narodów. Zresztą wątpliwości takich nie jest 

również pozbawiony „zbuntowany”, „nie przyjmujący tego świata” i wręcz 
negujący sens stworzenia jako dzieła miłości Bożej powieściowy twórca po-

staci Wielkiego Inkwizytora – Iwan Karamazow, którego „rozpacz jest nie-
wątpliwie wyzwaniem wobec ateizmu i niewiary, ale z pewnością nie ich 
odrzuceniem”14.  

Należy więc stwierdzić, że Wielki Inkwizytor (wyrażający sceptycyzm 
Iwana, a pośrednio wątpliwości samego pisarza) nie wierzy już w człowieka, 

ani w jego zdolność do bycia wolnym. W konsekwencji – jak podkreślał 
Bierdiajew – „Wielki Inkwizytor nie wierzy w Boga, ale także nie wierzy 

                                                           
13 R. L. Jackson, Dialogues with Dostoyevsky. The Overwhelming Questions, Stanford University 

Press, Stanford, California 1993, s. 246. Nawiązując do tego autora, można dodać: jest to też 

opozycja stanowisk zajmowanych przez F. Nietzschego („żadnych złudzeń!”) 

i F. Dostojewskiego („sama prawda ziemska nie wystarcza!”); por. F. Dostojewski, Listy, tłum. 

Z. Podgórzec, R. Przybylski, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1979, s. 114–115.  
14 S. R. Sutherland, Atheism and the Rejection of God. Contemporary Philosophy and the Brothers 

Karamazov, Basil Blackwell, Oxford 1977, s. 80.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

58 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 w człowieka. Są to obie strony jednej i tej samej wiary. Po utracie wiary 
w Boga nie można wierzyć w człowieka”15. Jako że w wyniku rozdzielenia 

dwóch wiar nastąpiło odrzucenie samej idei Bogoczłowieczeństwa, to w kon-
sekwencji i porządek boski (teologiczny), i porządek ludzki (polityczny) uległ 

całkowitemu wypaczeniu. Ateizm mógł więc rozpocząć swoje żniwa na ugo-
rach kultury, opuszczonych i nieuprawnych polach ducha ludzkiego. A prze-
cież wiemy – rzecz jasna, od pisarza – że ateizm jest sercem socjalizmu. 
To właśnie ateizm (proweniencji zachodniej – dodajmy) otwiera drogę do 

traktowania konkretnego człowieka, czyli osoby ludzkiej, w charakterze 
środka do celu, jakim jest abstrakcyjnie rozumiane dobro. Wyłącznym zaś 

„beneficjentem” immanentnie domkniętego procesu historycznego staje się 

impersonalna masa ludzka. Według pisarza to przede wszystkim na takim 
„dobru” opiera się okcydentalistyczny sposób rozumienia postępu cywiliza-

cyjnego i społecznego. Ponadto ateizm – co tylko pogarsza i tak już złą sytua-
cję – bezpośrednio wiąże się z postawą rewolucyjną. Nic więc dziwnego, 

że w wyniku takiego właśnie procesu rewolucyjnego powstać może tylko 
namiastka wolności (wolność poprzez przemoc) i namiastka dobra (zbawie-

nie poprzez przemoc). Oczywiście, źródeł owych zagrożeń cywilizacyjnych 
Dostojewski upatrywał na Zachodzie, gdzie wyemancypowany rozum 

w sposób jawny i bałwochwalczy święci swoją wolność. Jak wiemy, jest to 
pozorna wolność ujęta w utopijny system Wielkiego Inkwizytora, w zamie-

rzeniu stanowiący korektę dzieła stworzenia, faktycznie zaś księstwo ziem-
skie bez Chrystusa, świat ludzki, w którym Chrystus stał się banitą16.  

W przekonaniu Dostojewskiego jedyną przeciwwagą dla tak rozumianego 

zagrożenia może być „prawdziwie” obecny w historii Chrystus. Dlatego też 

myśli on o „rosyjskim Chrystusie”, odnajdywanym przezeń w duchowej tra-
dycji ludu, pozostającego w jedności z monarchią, którą wszak realnie repre-

zentuje car (o czym wprost pisał w artykule Trzy idee). To stąd wyrasta i czer-

pie swe soki poczucie misyjne Rosji. Wbrew pozorom ówcześni Niemcy, 

pozostawieni sami sobie, stali się bowiem bezsilni wobec nieustannie wzra-
stających na sile roszczeń „nowego Rzymu” – socjalizmu. Dostojewski pozo-

staje więc przekonany co do roli przeznaczonej przez Opatrzność narodom 
europejskim, zachodnim i wschodnim, w ich walce ze wspólnym zagroże-

niem: „Ale oni nie powstrzymają potwora: powstrzyma go i pokona zjedno-
czony Wschód i to nowe słowo, które on powie ludzkości”17.  

                                                           
15 M. Bierdiajew, Światopogląd Dostojewskiego, tłum. H. Paprocki, Wydawnictwo ANTYK, 

Kęty 2004, s. 105. 
16 Por. M. Evdokimov, Le Christ dans la tradition et la littérature russes, Desclée, Paris 2007, 

s. 314. 
17 F. Dostojewski, Dziennik pisarza, dz. cyt., t. III, s. 328.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

59 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 Autor Dziennika pisarza utrzymuje, że idea słowiańska opiera się na dwóch 

siłach: po pierwsze, na duchowej jedności narodu rosyjskiego oraz, po dru-

gie, jego nierozerwalnej, „najściślejszej” więzi z monarchą18. Ale co najważ-
niejsze, religijnym zwornikiem byłby tutaj „rosyjski Chrystus”, zaś politycz-

nym wyrazem słowiańska i – jeśli nie ogólnoludzka, to przynajmniej europej-
ska – misja Rosji. W przekonaniu tym zawiera się więc duchowy zarodek 

i polityczny kościec mesjanizmu Dostojewskiego.  
Warto przy tym zauważyć, że postawa antyrewolucyjna okresu porewolu-

cyjnego, czyli tradycjonalizm (idący po linii Josepha de Maistre‟a, Louisa de 
Bonalda i Juana Donoso Cortésa – jak to mocno podkreśla Carl Schmitt) 

wskazuje na wyraźny związek porządku teologicznego i politycznego. 
Wszakże walkę o cele polityczne myśliciele tradycjonalistyczni prowadzili 

środkami religijnymi. Podobnie ta rzecz wygląda u Dostojewskiego. Obydwie 
płaszczyzny – religijna i polityczna – są bowiem na stałe i nieodłącznie obec-

ne w myśleniu pisarza (a nawet w jego sposobie obrazowania idei, co nie 
trudno pokazać na przykładzie poematu o Wielkim Inkwizytorze). Wielki 

Inkwizytor uderza więc w samo centrum wiary Dostojewskiego; jego postać 
można odczytywać jako symbol nie tylko bezduszności świata bez Chrystusa, 

ale też – a fortiori – antychrystowego ducha. A w każdym razie świata bez 

reszty poddanego samowoli ludzkiej dążącej do tyranii. I co ważne: przycho-

dzi on z Zachodu.  
Tak więc pokusa Wielkiego Inkwizytora symbolizująca pokusę stojącą 

przed Rosją, inteligencją rosyjską, wreszcie pokusę, przed którą stanął niegdyś 

sam Dostojewski19, wymaga przezwyciężenia hipotetycznego „dobra bez 

Chrystusa”, czyli – w przekonaniu pisarza – zlaicyzowanej kultury Zachodu. 
Pokusa ta bowiem opiera się na kłamstwie, a jak wiemy z tekstu ewangelicz-

nego – diabeł jest ojcem kłamstwa (J 8, 44). W powieści Bracia Karamazow 

diabeł „objawia się” Iwanowi; przy czym warto podkreślić, że jego postać 

                                                           
18 Tamże, s. 11.  
19 S. Frank słusznie podkreślał, że Iwan Karamazow stanowi „obraz, który w sposób 

najpełniejszy wyraża te negacje i te wątpliwości, przez które przeszedł sam Dostojewski” 

(S. Frank, Russkoje mirowozzrienije, „Nauka”, Sankt-Pietierburg 1996, s. 368). Cz. Miłosz zaś 

w eseju Dostojewski i Sartre pisał o fascynacji pisarza „bohaterami świadomymi”, dlatego też – 

podkreślał – odczuwa on „ku jego własnemu przerażeniu, niemal identyfikację z Iwanem 

Karamazowem i jego opowieścią o Wielkim Inkwizytorze” (Cz. Miłosz, Rosja. Widzenia 

transoceaniczne, Fundacja Zeszytów Literackich, Warszawa 2010, t. 1, s. 147). W ujęciu zaś 

R. Girarda, Dostojewski w swym życiu doświadczył każdej z trzech pokus. I co więcej, wtedy, 

gdy nie oddawał się jednej z nich, ulegał wszystkim razem (R. Żirar, Dostojewskij: 

ot dwojstwiennosti k jedinstwu, tłum. G. Kudelicz, Izdatielstwo BBI, Moskwa 2013, s. 122; 

wyd. oryg.: R. Girard, Dostoïevski: du double à l’unité, 1963).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

60 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 jawi się właśnie jako – sądząc z ubioru i wymowy – okcydentalistyczny „typ 
jegomościa”. Pokusa ta musi więc zostać odrzucona, przezwyciężona.  

Nie da się jednak osiągnąć wspomnianego celu opierając się wyłącznie na 

apofatycznym czynie religijnym, dlatego winien on zostać uzupełniony przez 

katafatyczny czyn polityczny. W pierwszym wypadku można mówić o akcie 

ascetycznym (podwiżniczestwo), okiełznującym namiętności i zarazem je 

uwznioślającym, w drugim zaś – jest to już najwyraźniej czyn o charakterze 

politycznym, mesjanistyczno-imperialnym. Pierwszy byłby wsobny i ozna-
czałby koncentrację sił duchowych, natomiast drugi przybierałby charakter 

ekspansywny. U podstaw ich jedności odnaleźć można dość trywialne prze-

konanie, że wszystko to, co wzrasta, poszerza jednocześnie pole swego od-
działywania. Innymi słowy, tutaj intensywność przechodzi w ekstensywność. 

Wspomniany „węzeł teologiczno-polityczny” nie daje się tedy rozstrzygnąć 
jednostronnie i dlatego konieczne jest jego syntetyczne ujęcie. Przy takim zaś 

podejściu polityka rosyjska może znaleźć swoje oparcie w religii, a tym sa-
mym również ekspansjonizm i imperializm rosyjski mogą zostać usprawie-

dliwione. Przynajmniej (i wyłącznie – podkreślmy) w teorii: światopoglądzie 

pisarza. I natychmiast dodajmy, że jest to tylko część lub jeden z aspektów 

szerszego i niewątpliwie głębszego kompleksu idei, które napotykamy obcu-
jąc z „polifonicznym” pisarstwem Dostojewskiego.  

Taką też – w duchu teologii politycznej, poniekąd avant la lettre – zdaje się 

pisarz dawać odpowiedź na cywilizacyjne zagrożenia jego czasów. A prze-

cież odpowiadając tym mocniej zawiązuje on węzeł, który mimo upływu 
czasu wciąż pozostaje „gordyjskim węzłem” relacji rosyjsko-europejsich. Jak 

bardzo natomiast został nim spętany duch polityki realnej nie trzeba, jak są-
dzę, zbyt długo przekonywać.  

  
 

Bibliografia 
 

Bierdiajew M., Światopogląd Dostojewskiego, tłum. H. Paprocki, Wydawnictwo 

ANTYK, Kęty 2004. 

Brzozowski S., Głosy wśród nocy, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, War-

szawa 2007. 

Czaadajew P., „Listy”, tłum. M. Leśniewska, L. Suchanek, Nakładem Uni-

wersytetu Jagiellońskiego, Kraków 1992. 

Dostojewski F., Biesy, tłum. A. Pomorski, Wydawnictwo Znak, Kraków 

2010. 

Dostojewski F., Bracia Karamazow, tłum. A. Pomorski, Wydawnictwo Znak, 

Kraków 2004. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

61 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 Dostojewski F., Dziennik pisarza, tłum. M. Leśniewska, t. III, Państwowy 

Instytut Wydawniczy, Warszawa 1982. 

Dostojewski F., Listy, tłum. Z. Podgórzec, R. Przybylski, Państwowy Instytut 

Wydawniczy, Warszawa 1979. 

Dostojewski F., Młodzik, tłum. M. Bogdaniowa, K. Błeszyński, ALGO, To-

ruń 1992. 
Evdokimov M., Le Christ dans la tradition et la littérature russes, Desclée, Paris 

2007. 
Frank S., Russkoje mirowozzrienije, „Nauka”, Sankt-Pietierburg 1996. 

Jackson R. L., Dialogues with Dostoyevsky. The Overwhelming Questions, Stan-

ford University Press, Stanford, California 1993. 

Łapszin I. I., Kak złożiłas’ Liegienda o Wielikom inkwizitorie, [w:] red. 

A. L. Bem, t. 1, Wokrug Dostojewskogo, Russkij put‟, Moskwa 2007. 

Miłosz Cz., Rosja. Widzenia transoceaniczne, t. 1, Fundacja Zeszytów Lite-

rackich, Warszawa 2010. 

Schmitt C., Teologia polityczna i inne pisma, tłum. M. A. Cichocki, Wy-

dawnictwo Aletheia, Warszawa 2012. 

Skanlan Dż. (Scanlan J. P.), Dostojewskij kak myslitiel’, tłum. D. Wasiliew, 

N. Kiriejewa, Akademiczeskij projekt, Sankt-Pietierburg, 2006. 
Sutherland S. R., Atheism and the Rejection of God. Contemporary Philosophy and 

the Brothers Karamazov, Basil Blackwell, Oxford 1977. 

Walicki A., Idea wolności u myślicieli rosyjskich, Wydawnictwo Uniwersytetu 

Jagiellońskiego, Kraków 2000. 

Żirar R. (Girard R.), Dostojewskij: ot dwojstwiennosti k jedinstwu, tłum. 

G. Kudelicz, Izdatielstwo BBI, Moskwa 2013. 
 

 

Summary 
 

The Grand Inquisitor and the Russian Idea 
 

This article is an attempt at a philosophical interpretation of the Grand Inquisitor, a figure 
from The Brothers Karamazov by Fyodor Dostoevsky. My interpretation refers to Dostoev-

sky‟s historiosophical and political views as expressed in his journalistic writing. The analysis 

points to the connection between the literary figure of the Grand Inquisitor and the notion 
of the „Russian idea‟, which posits the complementarity of religion and politics (constituting 

a variant of political theology). 
 

Keywords: Dostoevsky, Grand Inquisitor, political theology, Russian idea 
 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22



 

  

 

62 

 

 

Leszek Augustyn, Wielki Inkwizytor a idea rosyjska 

 Zusammenfassung 
 

Der Großinquisitor und die russische Idee 
 
Der Artikel ist ein Versuch der philosophischen Interpretation der Figur des Großinquisitors – 

einer im Roman Die Brüder Karamasow von Fiodor Dostojewski entworfenen Gestalt. Die 
vorgeschlagene Interpretation greift auf die geschichtsphilosophisch-politischen Meinungen 

des russischen Schriftstellers zurück, die aus seinen publizistischen Äußerungen stammen. Die 
durchgeführten Analysen lassen einen inneren Zusammenhang zwischen der literarischen 

Figur des Großinquisitors mit dem Konzept der „russischen Idee“, in der sich Religion und 

Politik gemeinsam ergänzen (und eine eigenartige Variante politischer Theologie bilden). 
  

Schlüsselworte: Dostojewski, Großinquisitor, politische Theologie, russische Idee 
 

 
Information about Author: 

 
LESZEK AUGUSTYN, habilitated doctor, Jagiellonian University in Kraków, Poland; ad-
dress for correspondence: ul. Grodzka 52, 31–044 Kraków, Poland; e-mail: 

l.augustyn@iphils.uj.edu.pl  
 

 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 01:15:22

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

