
 

173 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 25/2018 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2018.25.173 

 

Kulturowo-ekonomiczne aspekty  

komunikacji międzykulturowej 

 

Anna Rutkowska1  

 https://orcid.org/0000-0003-1174-7743  

 

W artykule dokonano przeglądu różnorodnych klasyfikacji i typologii kultur (koncepcja 
G. Hofstedego, F. Trompenaarsa, R. R. Gestelanda, Ch. Hampden-Turner, E. T. Halla). Okre-

ślono też wpływ uwarunkowań kulturowych na sferę gospodarczą oraz ekonomiczne aspekty 
komunikacji międzykulturowej. Uwarunkowania kulturowe wpływają na funkcjonowanie in-

stytucji ekonomicznych oraz społecznych, tworząc określony ład i porządek społeczno-ekono-
miczny. Rozwój gospodarczy warunkuje kulturowy rozwój społeczeństwa, wpływając także po-
średnio na dobrobyt ekonomiczny i poprawę warunków życia jednostek. Potrzeba komunikacji 

międzykulturowej uwidacznia się szczególnie w warunkach globalizacji gospodarczej i związa-
nych z nią procesów ujednolicenia rynków, unifikacji produktów, znoszenia barier w handlu 

międzynarodowym i ekspansji działalności ogólnoświatowych koncernów i korporacji. Wy-
miar kulturowy globalizacji związany jest z dyfuzją, upodobnieniem się i wymieszaniem wzo-

rów kulturowych, zwłaszcza w sferze konsumpcji. Globalizacji towarzyszy przeciwstawna jej 
lokalizacja, która łączy się z lokalizmem, partykularyzmem i fragmentacją. Współczesne uwa-

runkowania implikują zatem różne formy komunikacji międzykulturowej: poprzezkulturową, 
pomiędzykulturową, międzynarodową oraz globalną. 

 
Słowa kluczowe: kultura, multikulturowość, ekonomia kultury

 

 
                                                             

ANNA RUTKOWSKA, doktor, Wydział Nauk Ekonomicznych, Uniwersytet Warmińsko-Ma-

zurski w Olsztynie; adres do korespondencji: Wydział Nauk Ekonomicznych UWM, ul. M. Oczapow-

skiego 4, 10-719 Olsztyn; e-mail: anna.rutkowska@uwm.edu.pl 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

174 

 

Istota i wieloaspektowość pojęcia kultury 

 

 Pojęcie kultury jest jednym z powszechniejszych terminów nauk humani-
stycznych i społecznych. W nauce istnieje mnogość definicji kultury, których 

rdzeń i akcent znaczeniowy formułowane są w zależności od dyscypliny i szkoły 

naukowej. W toku badań nad kulturą wykształciły się takie dziedziny, jak filozofia 
kultury, historia kultury, antropologia kulturowa oraz różne szkoły naukowe, 

między innymi ewolucjonizm, funkcjonalizm czy strukturalizm. Autorzy definicji 

kultury, podejmując próbę analizy owego zjawiska, koncentrują się często na po-
szczególnych aspektach kultury, w zależności od celów i hipotez badawczych oraz 

ogólnego poglądu na życie społeczne. Pomimo prób stworzenia jednolitej dyscy-

pliny naukowej, której zadaniem byłoby badanie kultury, uzgodnienie różnych 

teorii kultury okazuje się zazwyczaj niemożliwe1. Podejmując próbę zdefiniowa-
nia pojęcia „kultura”, przywołać można stwierdzenie J. Herdera, oddające proble-

matyczność definicyjną owego terminu, a mianowicie: „nie ma nic bardziej nieo-

kreślonego niż słowo kultura”. Kultura (łac. colere – uprawa, dbać, pielęgnować, 
kształcenie) nie należy zatem do zjawisk, które można opisać w sposób jedno-

znaczny. Zgodnie z definicją słownikową, kultura rozpatrywana jest w kilku zna-

czeniach, jako „materialna i umysłowa działalność społeczeństw oraz jej wytwory; 
jako społeczeństwo rozpatrywane ze względu na jego dorobek materialny i umy-

słowy; jako odpowiednio wysoki poziom rozwoju społeczeństwa w jakimś zakre-

sie; umiejętność obcowania z ludźmi; sztuczna hodowla komórek, tkanek, orga-
nów lub całych mikroorganizmów; jako rodzaj, gatunek lub odmiana rośliny 

uprawiane na danym terenie w celach użytkowych; jako teren uprawy tej rośliny 

i sama uprawa, bądź też jako struktura gleby uprawnej osiągana w wyniku zabie-
gów agrotechnicznych i racjonalnej gospodarki”2. 

 Termin kultura wywodzi się ze starożytności. Początkowo oznaczał on 

praktykę nabożnej czci oddawanej bogom (łac. cultus)3. Kult bóstw roli i urodzaju 

– Persefony i Demeter – związany z rytualną uprawą ziemi sprawił, że w starożyt-
nym Rzymie pojawiło się nowe pojęcie – agricultura, oznaczające kultywowanie, 

                                                             

1 M. Czerwiński, Kultura i jej badanie, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1985, s. 11.  
2 Słownik Języka Polskiego, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2011, https://sjp.pl/kultura 

[dostęp: 30.05.2018]. 
3 P. Mazurkiewicz, Europeizacja Europy, Wydawnictwo: Studium Generale Europa, Uniwersytet 

Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa 2001, s. 26–37. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

175 

 

w sensie: uprawianie, pielęgnowanie, hodowla. Cyceron wprowadza pojęcie cul-
tura animi; od tego czasu kultura jest w coraz większym stopniu kojarzona z ra-

cjonalną działalnością człowieka w zakresie kultywowania i pielęgnacji wyższych 
idei. Stopniowo dochodzi do przeciwstawienia sobie kultury i natury. Natura w ta-

kim podziale obejmuje wszystko to, co wyrosło samo z siebie i ma charakter bio-

logiczny, natomiast kultura odnosi się do wytworów ludzkich, kultywowanych 
i przekazywanych z pokolenia na pokolenie za pomocą mechanizmów innych niż 

biologiczne. Wytwory kultury są ponadto charakterystyczne tylko dla działalności 

i aktywności człowieka4. W ujęciu klasycznym, kultura interpretowana jest jako 
kultywowanie dóbr i wartości naturalnych, dzięki czemu człowiek „uprawia” swój 

intelekt i wolę, a przez to rozwija uzdolnienia ducha i ciała, dochodząc stopniowo 

do pełni swojego człowieczeństwa. Owa uprawa nie dotyczy jednak zwykłego 

przekształcania natury. Toczy się ona we wnętrzu człowieka, a zatem kultura zwią-
zana jest z osobistym trudem i wysiłkiem, dzięki czemu możliwe okazuje się uszla-

chetnianie wnętrza człowieka, a przez to również przemianę jego otoczenia5. Kul-

tura jest związana z człowiekiem jako istotą prowadzącą społeczny tryb życia, a za-
tem społeczny kontekst kultury sprawia, że bez istnienia zbiorowości ludzkiej ist-

nienie kultury w ogóle nie byłoby możliwe6. Wraz z rozwojem nauki i związanych 

z tym różnych podejść metodologicznych liczba sposobów rozumienia i definicji 
kultury wzrosła do kilkuset. Jeszcze na początku lat 50. ubiegłego stulecia, 

A. L. Kroeber i C. Kluckhohn doliczyli się prawie dwustu definicji tego pojęcia, 

proponując również autorską metadefinicję, zawierającą treść wspólną dla wszyst-
kich znanych: „na kulturę składają się wzory sposobów myślenia, odczuwania i re-

agowania, nabyte i przekazywane głównie poprzez symbole stanowiące wraz z ich 

wcieleniami w wytworach ludzkich znamienne osiągnięcia grup ludzkich; zasad-
niczy trzon kultury stanowią tradycyjne (to znaczy historycznie narosłe i wyselek-

cjonowane) idee, a szczególnie związane z nimi wartości”7.  

 Warto również nawiązać do europejskich tradycji w sposobach rozumienia 

kultury. D. Wolton wskazuje na trzy podstawowe sposoby definiowania kultury. 
                                                             

4 Z. Sokolewicz, Wprowadzenie do etnologii, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 

1974, s. 16. 
5 B. Olszewska-Dyoniziak, Człowiek – Kultura – Osobowość. Wstęp do klasycznej antropologii 

kulturowej, Wydawnictwo Atla 2, Wrocław 2001, s. 53. 
6 P. Mazurkiewicz, Europeizacja Europy, dz. cyt., s. 27–28. 
7 Tamże, s. 26; zob. C. Kluckhohn, Badanie kultury, tłum. brak danych, [w:] Elementy teorii so-

cjologicznych, red. J. Szacki, PWN, Warszawa 1975, s. 32.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

176 

 

W ujęciu francuskim, akcent położony jest na sam proces tworzenia kultury, na-

stępuje zatem identyfikacja kultury z dziedzictwem, tworzeniem, rozumieniem 

i wiedzą. W niemieckim sposobie rozumienia, kultura utożsamiana jest z całością 
dzieł i wartości, przedstawień i symboli, z dziedzictwem i pamięcią, jakie są udzia-

łem wspólnoty w jakimś konkretnym momencie historycznym. Najbardziej an-

tropologicznym jest sposób anglosaski, w którym kładziony jest nacisk na style 
zachowań, praktyki życia codziennego, historię, a także obrazy i mity8. 

 Omawiając istotę kultury, należałoby także zwrócić uwagę na zależności 

występujące pomiędzy kulturą a cywilizacją. Według F. Konecznego, cywilizację 
należy uznać za metodę struktury życia zbiorowego. Różnice między cywiliza-

cjami wynikają z różnic w sposobach stanowienia i egzekwowania prawa, z od-

miennej postawy wobec czasu, odmiennych relacji między prawem publicznym 

a prywatnym, odmiennych źródeł prawa, czyli ogólnie mówiąc przejawów orga-
nizacji społeczeństw, które pojawiają się dopiero wraz z rozwojem życia społecz-

nego, nie istnieją natomiast w kulturach przedcywilizacyjnych9. Zdaniem 

A. Toynbee’go, cywilizacja jest najmniejszą jednostką, w obrębie której proces hi-
storyczny jest zrozumiały i daje się studiować. Cywilizacja jest w tym przypadku 

utożsamiana ze wspólnotą zasad i ideałów, jakie ją wyróżniają z otoczenia. Studio-

wanie procesu historycznego w strukturach mniejszych niż cywilizacja okazuje się 
zawodne, gdyż zbyt wielkie znaczenie mają wówczas różne aspekty o charakterze 

subiektywnym czy wręcz politycznym i ideologicznym. Interpretacja różnic mię-

dzy kulturą a cywilizacją w ujęciu A. Piskozuba to próba syntezy między podej-
ściem F. Konecznego i A. Toynbee’go: „przejdźmy obecnie do wskazania podsta-

wowej różnicy między kulturą a cywilizacją. Ponieważ wszelka działalność ludzka 

mieści się w pojęciu kultury, każde społeczeństwo ludzkie uczestniczy w kulturze, 
stanowi jakąś formę kulturową. Nie każde jednak społeczeństwo uczestniczy w cy-

wilizacji: istniało wiele społeczności przedcywilizacyjnych, mających swoją kul-

turę, ale niemających cywilizacji. [...] Możemy zatem powiedzieć, że każde społe-

czeństwo uczestniczy w jakiejś kulturze, ale nie każde uczestniczy w cywilizacji: 
ponadto każda cywilizacja jest kulturą, ale nie każda kultura ludzka jest cywiliza-

cją10. Zależności między kulturą a cywilizacją S. Tkocz przedstawia następująco: 

                                                             

8 P. Mazurkiewicz, Europeizacja Europy, dz. cyt., s. 27. 
9 A. Piskozub, Cywilizacje w czasie i przestrzeni, Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, 

Gdańsk 2000, s. 16.  
10 Tamże, s. 15–16.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

177 

 

„kultura to całokształt duchowego i materialnego dorobku ludzkości, wytworzo-

nego w ogólnym rozwoju historycznym. W obrębie kultury znajdują się religie, 

prawa, idee, wartości, dzieła sztuki i owoce nauki, a także instytucje i struktury 
społeczne. Kultura jest przede wszystkim komunikacyjną przestrzenią między-

ludzką, w której nieustannie trwają procesy duchowe, twórcze i społeczne oraz 

akty dzielenia się wartościami, ideami, dziełami. Kiedy komunikacja między-
ludzka przestaje być bezpośrednia i dokonuje się za pomocą elementów pośred-

niczących, takich jak: narzędzia, maszyny, różnego rodzaju urządzenia, technolo-

gie, wówczas kultura przekształca się w cywilizację. Rozwój cywilizacji w logiczny 
sposób powoduje ograniczenie czynnika ludzkiego. Im wyższa cywilizacja, tym 

bardziej odległy jest człowiek od swych wytworów i technologii. Cywilizacja służy 

kulturze. Od zarania ludzkości, od zastosowania pierwszego pługa, narzędzi ło-

wieckich czy broni, były ze sobą nierozdzielnie związane i wpływały na siebie na-
wzajem. Jednakże w kulturze Zachodu już od Renesansu związki te zaczęły się 

urywać w coraz to nowych dziedzinach życia”11. Taki punkt widzenia jest najbliż-

szy optyce intelektualnej reprezentowanej przez myślicieli chrześcijańskich. We-
dług J. Maritaina, „ostatecznie kultura i cywilizacja stały się u nas prawie synoni-

mami […]. Jednak, ponieważ słowo »kultura« wyraża przede wszystkim aspekt 

racjonalny i moralny, a słowo »cywilizacja« aspekt polityczny i organizacyjny, 
który dotyczy tego samego rozwoju ludzkiego, dlatego też słowo pierwsze ma ze 

swej natury sens ogólniejszy”12.  

 Podsumowując, wyodrębnić można cztery wspólne elementy różnego ro-
zumienia pojęcia kultury. Za główną siłę sprawczą kultury uważa się oparte na 

współpracy działanie ludzkie, zakładając, że związane z tym działaniem czyny są 

dokonywane przez człowieka jako istotę rozumną i społeczną; wytwory kultury 
mają charakter dóbr i wartości, które zaspokajają ludzkie potrzeby; natura jest 

przedmiotem i zarazem polem współpracy ludzi w procesie wytwarzania dóbr 

i wartości kultury; podstawowym celem aktywności w zakresie wytwarzania dóbr 

i wartości kultury jest doskonalenie natury samych ludzi, w ujęciu materialnym 
i duchowym13. Kultura rozpatrywana w ujęciu statycznym jest zespołem wartości 

tworzonych przez współdziałanie społeczne za pośrednictwem rozumnej współ-

                                                             

11 S. Tkocz, Gość w dom, „Gość Niedzielny” 2002, nr 28, s. 2. 
12 F.W. Bednarski, Teologia kultury, Wydawnictow „M”, Kraków 2000, s. 10–11. 
13 Tamże, s. 11. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

178 

 

pracy ludzi z naturą, by uczynić ją lepszą (doskonalszą). Kultura jest więc wyni-

kiem materialnej i duchowej działalności człowieka w postaci wartości, dóbr i zdo-

byczy kulturowych. W ujęciu dynamicznym, kultura jest kształtowaniem i dosko-
naleniem życia ludzkiego oraz przyrody przez współpracę ludzi. Wyodrębnić 

można zatem kulturę ekonomiczną, której wytworami są wartości i dobra zaspo-

kajające potrzeby materialne; kulturę techniczną, której wytworami są narzędzia, 
maszyny oraz inne przedmioty użytkowe; kulturę fizyczną, której wytwory przy-

czyniają się do zapewnienia zdrowia i sprawności fizycznej ciała; kulturę intelek-

tualną, kształtującą wiedzę, inteligencję, pamięć; kulturę artystyczną, której wy-
twory służą przeżywaniu przez człowieka refleksji oraz doznań o charakterze es-

tetycznym i refleksyjnym; kulturę moralną, przyczyniającą się do kształtowania 

cnót oraz rozróżniania dobra od zła; kulturę nadprzyrodzoną, której wytwory 

służą zaspokajaniu potrzeb duchowych człowieka; a także kulturę polityczną, ma-
jącą za zadanie służbę dobru wspólnemu przy określonym sposobie rozumienia 

i sprawowania władzy14. Z przedstawionych sposobów rozumienia kultury wy-

nika jej ścisły związek z gospodarką jako sposobem i działaniem ukierunkowanym 
na zaspokajanie ludzkich potrzeb.  

 

Komunikacja międzykulturowa  
jako przestrzeń koegzystencji wielu kultur 

  

 Procesy globalizacyjne i glokalizacyjne, integracja ekonomiczna i rewolucja 

technologiczna, migracje i wzrost mobilności ludzi, zmiana postaw konsumenc-

kich i homogenizacja kultur czynią współczesny świat coraz „mniejszym” i jedno-

cześnie coraz bardziej dostępnym. W obliczu postępującej multikulturowości, 

przejawiającej się we wszystkich aspektach życia indywidualno-społecznego czło-

wieka, począwszy od sfery aksjologicznej, a skończywszy na ekonomicznej, bar-

dziej niż kiedykolwiek uwidacznia się potrzeba dialogu z poszanowaniem od-

mienności i różnorodności międzykulturowej. Ze wszech miar uzasadnione wy-

dają się zatem być próby wyznaczania standardów komunikacji w perspektywie 

międzyludzkiej i wielokulturowej. Każda forma interakcji i współdziałania między 

                                                             

14 Tamże, s. 12–13. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

179 

 

ludźmi opiera się na procesie komunikacji, który określany jest jako niezbędny 

element społecznego funkcjonowania człowieka i warunek konieczny istnienia re-

lacji społecznych. Funkcjonowanie w społeczeństwie opiera się na akcie komuni-

kacji, umożliwiającym reakcję między dwiema jednostkami dążącymi do realizacji 

określonych celów lub wartości. Zgodnie ze Słownikiem Języka Polskiego, komu-

nikacja jest „porozumiewaniem się, przekazywaniem myśli, udzielaniem wiado-

mości, łącznością”15. Komunikowanie jest procesem intencjonalnym, a zatem 

ukierunkowanym na przekaz werbalny lub niewerbalny pomiędzy adresatem 

a odbiorcą określonego komunikatu. W procesie komunikowania następuje wy-

miana przekazu celem wywierania wpływu lub zmiany zachowania określonego 

odbiorcy. Do podstawowych elementów procesu komunikowania zalicza się: na-

dawcę, przekaz, kanał, odbiorcę, szumy, kontekst oraz sprzężenie zwrotne. O spo-

sobach posługiwania się mową przez ludzi, mechanizmach niejawnego przekazy-

wania i uzyskiwania informacji przez wypowiedź oraz sposobach rozumienia ko-

munikatów traktuje pragmatyka. Wpływ języka na cały akt komunikacji przejawia 

się w pełnionych przez niego funkcjach. Budowa języka i sposób jego użycia 

(funkcja poznawcza), przekładają się na klasyfikacje otaczającego świata, umożli-

wiając doświadczenie poznawcze rzeczywistości i utrwalenie jego przeżycia. 

Funkcja generatywna jest cechą definicyjną języka, który stanowi podstawę do bu-

dowy i recepcji części aktu komunikacji. Wypowiedzi pełnią natomiast funkcję 

kulturotwórczą, gdyż działania językowe umożliwiają wyszukiwanie, gromadze-

nie, przetwarzanie i przekazywanie doświadczeń dla następnych pokoleń, a także 

funkcję socjalizującą, gdyż dzięki językowi możliwe jest jednoczenie członków da-

nej społeczności oraz podtrzymywanie istniejących więzi społecznych16. Komuni-

kacja międzykulturowa rozumiana jest natomiast jako wszelkie oddziaływanie 

między różnymi kulturami, mające na celu nawiązanie kontaktów pomiędzy nimi 

                                                             

15 Słownik Języka Polskiego, https://sjp.pl/komunikacja [dostęp: 30.05.2018]. 
16 http://fabryka-jezyka.bn.org.pl/?p=600 [dostęp: 23.01.2018]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

180 

 

i wzajemne poznanie. Brak komunikacji prowadzić może do nieznajomości in-

nych kultur i napięć, skutkujących konfliktem kultur.  

 W literaturze przedmiotu wyróżnia się cztery rodzaje (formy) komunikacji 

międzykulturowej17: komunikację poprzezkulturową, pomiędzykulturową, mię-
dzynarodową oraz globalną. Komunikacja poprzezkulturowa (ang. cross-cultural 
communication) odbywa się między różnymi grupami wewnątrz jednej kultury 

narodowej. W państwie, będzie to komunikacja pomiędzy poszczególnymi jed-

nostkami struktury państwowej (np. jednostki administracji państwowej, po-
szczególne partie polityczne). Komunikacja tego typu dotyczy w głównej mierze 

różnic, które dzielą wspólnotę narodową. Komunikacja pomiędzykulturowa (ang. 

inter-cultural communication) zachodzi pomiędzy uczestnikami różnych kultur 
narodowych czy etnicznych. Obejmuje kontakty wszystkich ludzi należących do 

różnych kultur, ale stykających się ze sobą przy okazji wspólnego życia. Przykła-

dem takiej formy komunikacji jest turystyka międzykulturowa i Unia Europejska, 
będąca pojedynczym podmiotem na arenie międzynarodowej, komunikującym 

się również z innymi podmiotami jako jednolity blok sprzymierzeńców. We-

wnętrznie jednak jest ona tworem zbudowanym z poszczególnych grup narodo-
wych, kulturowych i etnicznych, w obrębie którego poszczególni obywatele po-

szczególnych państw członkowskich, grup kulturowych i etnicznych komunikują 

się ze sobą na poziomie interpersonalnym. Komunikacja międzynarodowa (ang. 

international communication) polega na komunikowaniu się między sobą insty-
tucji należących do różnych kultur narodowych (np. rządy państw). Ta forma ko-

munikacji dotyczy także regulacji komunikacji i komunikowania, a głównym jej 

celem jest wpływ na politykę, obronność i gospodarkę. Szczególnym przypadkiem 
komunikacji międzynarodowej są media zagraniczne. Komunikacja globalna 

(ang. global communication) swym zakresem obejmuje najszerszy wymiar komu-

nikacji i przybiera na znaczeniu wraz z rozwojem technologii komunikacyjnych 
i postępem cywilizacyjnym. Ta forma komunikacji obydwa się przeważnie na po-

ziomie instytucji i jest szczególnym przypadkiem komunikacji międzynarodowej. 

Nawiązuje do zagadnień konfliktów ideologicznych, interesów ekonomicznych 
państw i dotyczy głównie wpływu komunikatów dla kultury narodowej. 
                                                             

17 J. Mikułowski Pomorski, Komunikacja międzykulturowa. Wprowadzenie, Wydawnictwo Aka-
demii Ekonomicznej w Krakowie, Kraków 2003; J. Mikułowski Pomorski, Jak narody świata porozu-
miewają się ze sobą w komunikacji międzykulturowej i komunikowaniu medialnym, Wydawnictwo 

Universitas, Kraków 2012. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

181 

 

 Kultura, będąc tworem tożsamości zbiorowej, jest też nieuchronnie czynni-

kiem różnicującym grupy, źródłem odmienności. Różnorodność kulturowa wy-

raża się w istnieniu w danej grupie lub organizacji członków, różniących się od 
siebie pod względem płci, wieku lub narodowości18. Pojawiające się różnice kul-

turowe związane są najczęściej z nieznajomością kultury, obyczajów, tradycji czy 

też języka odbiorcy w komunikacji, który stanowi często główną barierę porozu-
mienia. Nieznajomość kultury odbiorcy może niekorzystnie i negatywnie wręcz 

wpływać na proces porozumiewania się. Każda kultura ma swój system poznaw-

czy, który jest oparty na przeszłości, czyli historii i związanych z nią doświadcze-
niach, co niewątpliwie wpływa na sposób rozumienia i interpretacji komunika-

tów. Kultura stanowi więc sumę tych wszystkich sposobów, w jakie grupy różnią 

się od innych grup, przedstawia to, co jest wspólne w grupie i to, co jednocześnie 

nie jest podzielane poza nią. Zdaniem G. Hofstede, kultura jest kolektywnym za-
programowaniem umysłu, które wyróżnia jedną grupę społeczną od innych19. 

R. Kapuściński zwraca uwagę na zjawisko zderzenia kultur, wynikające z faktu, 

iż ludziom jednej kultury bardzo trudno przychodzi wyzbywanie się jej, przyjmo-
wanie nowej, odmiennej. Zazwyczaj zderzenie kulturowe rodzi sytuacje konflik-

towe i opozycje. Nawet zmieniając swoje miejsce na ziemi ludzie pragną zachować 

własne korzenie, swoją tożsamość20. Współcześnie obserwować można także zja-
wisko tzw. glokalności, przejawiające się w przenoszeniu problemów globalnych 

na społeczności lokalne. Glokalność wyrasta na gruncie ekstrapolacji zjawisk glo-

balnych na mikrostruktury i jest funkcją procesów integracyjnych i migracji21. Ko-
munikacja międzykulturowa zakłada pewną specyficzność sytuacji komunikacyj-

nej, którą uzasadnia się różnicami kulturowymi. Przyjmuje się zatem, że jej 

uczestnicy reprezentują różne kultury. Badania tzw. standardów i wymiarów kul-
turowych, odnoszą się zasadniczo do kultur narodowych. Wartość poznawcza 

owych standardów przekłada się w praktyce na zapobieganiu błędom kulturowym 

                                                             

18 R.W. Griffin, Podstawy zarządzania organizacjami, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, War-

szawa 1996, s. 705. 
19 S. Dzięcielska, Znaczenie różnic kulturowych w zarządzaniu, „Seria SWSPiZ: Studia i monogra-

fie” 2009, nr 22, s. 173–174. 
20 I. Jaruga-Nowacka, Polityka wielokulturowości, [w:] Materiały z konferencji: Wielokulturowość 

i migracje, red. M. Kozień, PROXENIA, Warszawa 2005, s. 16. 
21 A. Zaporowski, Czy komunikacja międzykulturowa jest możliwa? Strategia kulturoznawcza, 

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza, Poznań 2006, s. 7. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

182 

 

i unikaniu nieporozumień na tle kulturowym. Znajomość standardów jest zaś nie-

zbędna do nabycia kompetencji interkulturowej. Wiek XXI jest z jednej strony 

wiekiem wielokulturowości i globalizacji, z drugiej zaś, w rodzimych kulturach 
coraz częściej spotkać można przedstawicieli innych kultur, co czyni komunikację 

międzykulturową istotnym problem współczesności. Jak stwierdza E. T. Hall, 

„kultura jest komunikacją, a komunikacja kulturą”22. Ocena wpływu komunikacji 
międzykulturowej na ład społeczny i dobrobyt ekonomiczny uwzględniać po-

winna teorię opisujące procesy komunikowania się na poziomie kulturowym. 

Zgodnie z teorią adaptacji kulturowej, opierającą się na założeniach teorii redu-
kowania niepewności Ch. Bergera i R. J. Calabrese, a zaproponowaną przez 

W. B. Gudykunsta, istotą komunikacji międzykulturowej jest język interakcji. 

Ważnym jest także fakt, czy jej uczestnicy należą do kultur słabo czy mocno uza-

leżnionych od kontekstu. Redukowanie niepewności w kulturach uzależnionych 
od kontekstu polega na przewidywaniu, czy partner będzie stosował się do norm 

kulturowych, podczas, gdy w kulturach słabo uzależnionych od kontekstu redu-

kowanie niepewności polega na przewidywaniu zachowań indywidualnych23. 
Teoria adaptacji kulturowej w znaczący sposób wpłynęła na opis procesów akul-

turacji i opierała się na dwóch zasadniczych czynnikach: niepewności i niepokoju, 

będących jednocześnie kluczowymi pojęciami ekonomicznymi. Ryzyko i niepew-
ność w znaczący sposób warunkują prowadzenie międzynarodowej działalności 

gospodarczej i nabierają szczególnego znaczenia w transakcjach, negocjacjach 

i umowach biznesowych zawieranych przez przedstawicieli różnych kultur. 
W kontaktach międzykulturowych, kompetencja komunikacyjna, będąca zdolno-

ścią używania przez człowieka wszystkich systemów semiotycznych, dostępnych 

dla niego, jako członka danej wspólnoty społeczno-kulturowej, przekłada się na 
poziom kompetencji kulturowej, w której znaczenie określonego przedmiotu lub 

czynności zależy w dużym stopniu od kontekstu kulturowego, w jakim wystę-

puje24. Kultura jest „ekspansją zarówno umysłu, jak i mózgu. Tkwi więc w umyśle 

człowieka, ale istnieje poza nim, w zewnętrznym świecie. Kultura sama w sobie 
jest zbiorem sytuacyjnych modeli zachowań i sposobów myślenia. W procesach 

                                                             

22 E.T. Hall, Bezgłośny język, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1987, s. 8–11. 
23 M. Zuber, Komunikowanie międzykulturowe, [w:] Studia z teorii komunikowania masowego, 

red. B. Dobek-Ostrowska, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 1999, s. 33–34. 
24 J. Fras, Komunikacja polityczna. Wybrane zagadnienia gatunków i języka wypowiedzi, Wydaw-

nictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2005, s. 60. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

183 

 

międzyludzkiej komunikacji następuje internalizacja modeli, choć człowiek jest 

par exellance organizatorem budującym modele”25. 

 Na gruncie komunikacji międzykulturowej wyróżnić można różne typy 
kultur narodowych, między innymi typologie kultur zaproponowane przez 

G. Hofstedego i F. Trompenaarsa. Autorem jednej z najczęściej przedstawianych 

w literaturze typologii kultur jest holenderski psycholog społeczny G. Hofstede. 
W swoich badaniach nad zależnościami między kulturą organizacyjną a kulturą 

narodową wykazał, że pewne wzorce myślenia, odczuwania i zachowania, które 

odróżniają członków jednej organizacji od drugiej (kultura organizacyjna), są 
charakterystyczne dla przedstawicieli danego narodu. Klasyfikację kultur 

G. Hofstede oparł na konfucjańskim syndromie kultury, w którym na pierwszy 

plan wysuwają się zróżnicowane stosunki społeczne oraz pojmowanie rodziny 

jako organizacji społecznej. Model ten został współcześnie uzupełniony przez 
M. H. Bonda o orientację długoterminową lub krótkoterminową. W nawiązaniu 

do konfucjańskiej teorii, orientacje te oparte zostały na dynamicznym charakterze 

kultur Dalekiego Wschodu, charakteryzujących się wytrwałością w dążeniu do 
osiągnięcia celu, kształtowaniu relacji międzyludzkich według statusu jednostek 

oraz potrzebą poszanowania tradycji26. G. Hofstede wyróżnił pięć głównych wy-

miarów kultur narodowych, którymi są: dystans władzy, indywidualizm i kolek-
tywizm, męskość i kobiecość, stosunek do niepewności oraz orientacja krótko- 

i długoterminowa27. Dystans władzy (ang. Power Distance Index – PDI) to zakres 

oczekiwań i akceptacji dla nierównego rozkładu władzy, wyrażany przez mniej 
wpływowych członków instytucji lub organizacji. Określa on zatem relacje między 

przełożonymi i podwładnymi oraz między władzą a obywatelem. Dystans władzy 

jest także odzwierciedleniem stopnia akceptacji dla nierówności społecznych, 
stopnia autorytarności władzy oraz stopnia posłuszeństwa wobec rodziców i prze-

łożonych. Dystans ten może się różnić w zależności od pozycji społecznej, po-

ziomu wykształcenia i zawodu. W krajach o dużym dystansie władzy (Malezja, 

Gwatemala, Panama, Filipiny, Meksyk, Wenezuela, Arabia Saudyjska, Ekwador, 
Indonezja, Afryka Wschodnia, Indie, Kraje byłej Jugosławii, Singapur) istnieje 

duża zależność podwładnych od przełożonych. Ponadto państwa te są w znacznie 

                                                             

25 E.T. Hall, Poza kulturą, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1984, s. 15. 
26 M. Szopski, Komunikowanie międzykulturowe, WSiP, Warszawa 2005, s. 63. 
27 G. Hofstede, Kultury i organizacje. Zaprogramowanie umysłu, tłum. M. Durska, Polskie Wy-

dawnictwo Ekonomiczne, Warszawa 2000, s. 384. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

184 

 

większym stopniu dotknięte korupcją. Mały dystans władzy reprezentują kraje ta-

kie jak: Austria, Izrael, Dania, Nowa Zelandia, Irlandia, Szwecja, Norwegia, Fin-

landia, Szwajcaria, Niemcy, Wielka Brytania, Kostaryka, Holandia, Australia, Ka-
nada i USA. Przyczyny zróżnicowania w tym aspekcie tkwią w szerokości geogra-

ficznej kraju (im większa tym niższy dystans), liczbie ludności w danym kraju (im 

większa liczba ludności tym większy dystans), zamożność kraju (im większa, tym 
niższy dystans)28. W sensie politycznym kultury reprezentujące wysoki dystans 

władzy charakteryzują się preferencjami w autorytarnych formach rządów, pod-

czas gdy kultury o niskim dystansie władzy postulują równość wszystkich ludzi. 
Decyzje w tych kulturach podejmowane są demokratycznie, w oparciu o równość 

głosu i wzajemny dialog. Polityczny aspekt ich funkcjonowania oparty jest na de-

mokracji aniżeli na rządach autorytarnych29. 

 Drugi wymiar (typ) kultur narodowych w perspektywie komunikacji sta-
nowi kolektywizm i indywidualizm (ang. Indvidualism – IDV) i różnicuje kultury 

pod względem ich zorientowania na grupę lub jednostkę. Indywidualizm jest wła-

ściwością społeczeństw, wewnątrz których więzi są luźne, a jednostka skoncentro-
wana jest przede wszystkim na sobie i własnych potrzebach. Kolektywizm zaś jest 

właściwy społeczeństwom, w których ludzie od momentu narodzin należą do sil-

nych i spójnych grup, zapewniając jednostce opiekę i ochronę, za co ich członko-
wie odwzajemniają się niekwestionowaną lojalnością. Większość społeczeństw 

jest społeczeństwami kolektywistycznymi, w których pozycję jednostki wyznacza 

przynależność do grupy. W nielicznych społeczeństwach indywidualistycznych 
pozycję jednostki wyznaczają jej własne przymioty. Kolektywizm często jest czę-

ściowo skorelowany z dystansem władzy. Kultury indywidualistyczne są „kultu-

rami winy”, zaś kolektywistyczne „kulturami wstydu”, bowiem wina jest sprawą 
indywidualną, wstyd zaś problemem całej grupy. Podejście kolektywistyczne ce-

chuje także skłonność do „zachowania twarzy”, natomiast podejście indywiduali-

styczne „zachowanie osobistej godności”30. Krajami indywidualistycznymi są 

kraje anglosaskie i USA, natomiast kulturami kolektywistycznymi charakteryzują 
się Japonia, Wenezuela, Pakistan. Kultura polska i niemiecka są uważane za indy-

widualistyczne, chociaż występują w nich także wyraźne tendencje kolektywi-

styczne. Z wymiarem kolektywizmu i indywidualizmu związany jest także podział 

                                                             

28 Tamże, s. 78–80. 
29 M. Szopski, Komunikowanie międzykulturowe, dz. cyt., s. 62. 
30 G. Hofstede, Kultury i organizacje, dz. cyt., s. 88, 89. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

185 

 

na cywilizacje wschodu i cywilizację zachodu. Wyniki licznych badań socjolo-

giczno-antropologicznych szeroko opisywane w literaturze przedmiotu świadczą 

o istotnych różnicach kulturowych między cywilizacją Zachodu i Wschodu. Poję-
cie Wschodu istniejące w zbiorowej kulturowej świadomości nie jest jednolite, ale 

wielowymiarowe. Dla przykładu, w XVI i XVII wieku w polskiej świadomości po-

jęcie Wschodu nie posiadało negatywnych konotacji. Wschód kojarzył się Pola-
kom z wielką i inspirującą kulturą, znajdując jednocześnie wyraźne miejsce w pol-

skiej kulturze. Orientalizm stał się istotnym elementem kultury oraz identyfikacji 

w ówczesnym świecie. Sama idea sarmatyzmu silnie odróżniała obywateli Rzeczy-
pospolitej od mieszkańców Europy Zachodniej, zbliżając ich zdecydowanie do 

Wschodu. Wśród polskiej szlachty istniało jednocześnie przekonanie o europej-

skiej orientacji i dziedzictwie. Dualistycznie postrzegano również systemy warto-

ści, oddzielające Rzeczpospolitą od kulturowego Wschodu. Europejskość utożsa-
miana była z takimi wartościami jak wolność, prawo i samorządność, które prze-

ciwstawiane były wschodniemu despotyzmowi rosyjskich carów i tureckich sułta-

nów. Należy jednak przy tym podkreślić, iż sam Wschód nie był postrzegany 
w sposób negatywny, stanowił raczej inspirację. Momentem przełomowym w po-

strzeganiu Wschodu stał się triumf kapitalizmu w Europie. Wówczas bowiem po-

jawiło się wyraźne rozróżnienie na bogate i rozwinięte kapitalistyczne państwa 
Zachodu oraz bierne, zacofane i wyzyskiwane kraje Wschodu. Ta niekorzystna 

optyka spojrzenia zapisała się niestety na stałe w świadomości europejskiej, rów-

nież polskiej. Nastąpiło także wyraźne rozdzielenie Europy na Zachód i Wschód, 
które wzbudziło w mieszkańcach Polski wyraźną chęć silnego oddzielenia się od 

cywilizacji Wschodu, kojarzonej potocznie z ekonomicznym zacofaniem31. Kul-

tura europejskiego Zachodu, początkowo już w średniowieczu, a w pełni w cza-
sach nowożytnych, rozszczepiła się na różne wersje, spośród których trzeba wy-

mienić przynajmniej pięć: włoską, francuską, niemiecką, hiszpańską i anglosaską. 

Wśród cech różnicujących społeczeństwa zachodnie od niezachodnich należy wy-

mienić dziedzictwo starożytności klasycznej, katolicyzm i protestantyzm, języki 
europejskie, rozdział władzy duchowej i świeckiej, rządy prawa, pluralizm spo-

łeczny, gremia przedstawicielskie i indywidualizm. Cywilizacje zachodnie opie-

rają się na trzech głównych filarach, którymi są: filozofia grecka, prawo rzymskie 
i chrześcijaństwo. Cywilizacje wschodnie również czerpią z dorobku klasycznego 

                                                             

31 http://www.laboratoriumkultury.us.edu.pl/?p=31532 [dostęp: 23.01.2018]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

186 

 

dziedzictwa, lecz w znacznie mniejszym stopniu. Elementem różnicującym kul-

turę zachodnią i wschodnią, oprócz religii, jest także język i pismo. Z początkiem 

państw narodowych obowiązująca przez wielki w Europie Zachodniej łacina, 
z czasem zastąpiona została przez mnogość i różnorodność języków narodowych. 

Głównymi językami Wschodu są natomiast język japoński, hindi, mandaryński, 

rosyjski i arabski. Kultura Zachodu cechuje się dychotomią władzy duchowej 
i świeckiej, Boga i cesarza, kościoła i państwa. W islamie Bóg jest cesarzem, w Chi-

nach i Japonii cesarz jest Bogiem, w prawosławiu natomiast Bóg to młodszy part-

ner cesarza. Społeczeństwo zachodnie jest bardzo pluralistyczne, podczas gdy za-
chodnie cechuje kolektywizm. Europejczyków cechuje wysoki poziom indywidu-

alizmu, orientacja na samych siebie i analityczny sposób myślenia. W perspekty-

wie komunikacji międzykulturowej, postrzeganie świata przez pryzmat indywi-

dualizmu skutkuje większą skłonnością społeczeństw zachodnich do otwartości 
i zawierania nowych relacji, nawet spoza swojego kręgu kulturowego, grupy spo-

łecznej czy religijnej. We wschodnich społeczeństwach kolektywistycznych jed-

nostki są z kolei uwikłane w sieci zależności od przyjaciół i krewnych. Dobrobyt 
ekonomiczny nie jest uwarunkowany tylko i wyłącznie indywidualną pracą po-

szczególnych jednostek, lecz zależy także od współpracy z innymi członkami da-

nej społeczności, co daje im poczucie bezpieczeństwa i pozwala na identyfikację 
w grupie. Własność jest zatem często współwłasnością, co stanowi podatny grunt 

dla rozwoju idei sharing economy, czyli gospodarki opartej na współdzieleniu sze-

roko rozumianych zasobów. Czynniki środowiskowe na przestrzeni dziejów 
wpływały na ewolucję kultury w różnych społeczeństwach. W pewnych warun-

kach tylko silna współpraca w obrębie danej grupy społecznej mogła zapewnić 

przetrwanie, dobrobyt i rozprzestrzenienie się jej członków na coraz większe te-
reny. Ludzie Zachodu postrzegani są dziś jako wykształceni, zindustrializowani, 

bogaci i demokratyczni. W myśleniu Azjatów dominuje natomiast kolektywizm 

z holistycznym podejściem do otaczającego świata. Społeczeństwa Wschodu są 

zatem bardziej ze sobą powiązane i od siebie zależne. Zgodnie z hipotezą posta-
wioną przez T. Talhelma – tzw. hipotezą ryżu – sposób myślenia ludzi Wschodu 

i Zachodu ukształtowało to, co uprawiali ich przodkowie: ryż lub pszenicę. 

Uprawa ryżu wymaga od rolników dodatkowej współpracy. Antropolodzy zajmu-
jący się rolnictwem w starożytnych Chinach twierdzą, że uprawa pola ryżowego 

wymagała dwa razy więcej godzin pracy, niż zajmowanie się pszenicą. Ponadto, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

187 

 

w światle przeprowadzonych współczesnych badań, w których naukowcy na pod-

stawie specjalnych rysunków oraz zawierania umów biznesowych między znajo-

mymi i obcymi oceniali sposób myślenia (analityczny lub holistyczny) i indywi-
dualizm respondentów dowiedli, że Chińczycy z terenów ryżowych rysowali 

swoją postać (koło) takiej samej wielkości jak postaci przyjaciół. Tymczasem 

osoby z terenów pszenicznych rysowały siebie średnio o 1,5 mm większych. Po-
nadto Amerykanie przedstawiali samych siebie jako kółko średnio o 6 mm więk-

szej średnicy niż inne postaci na obrazku, a Europejczycy 3,5 mm większe, Japoń-

czycy rysowali natomiast samych siebie nieznacznie mniejszych od innych32. Zna-
jomość poszczególnych kręgów kulturowych z pewnością przyczynia się do sku-

teczności komunikacji międzykulturowej. Szczególnie istotne znaczenie w tym 

aspekcie przypisuje się na gruncie nauk o zarządzaniu, co wynika chociażby z co-

raz powszechniejszego zjawiska nawiązywania współpracy międzynarodowej, za-
wierania kontraktów biznesowych i przepływie towarów między światem Za-

chodu i Wschodu. Wydaje się zatem, że w obliczu coraz szybszego rozwoju handlu 

międzynarodowego i sieci wzajemnych powiązań ekonomicznych największych 
gospodarek świata: amerykańskiej, europejskiej, rosyjskiej, azjatyckiej, znajomość 

poszczególnych kultur jest nieodzownym elementem, a wręcz warunkiem ko-

niecznym do efektywnej komunikacji i współpracy międzykulturowej. 
 Trzecim wymiarem (typem) kultury narodowej jest według G. Hofstede ko-

biecość i męskość (ang. Masculinity – MAS). Wyznaczniki kultur męskich i ko-

biecych związane są z rolą, jaką kobiety odgrywają w polityce i biznesie, a także 
z postrzeganiem związków, małżeństwa i kwestii równouprawnienia. W kultu-

rach kobiecych zachowania obu płci są podobne i zbliżają się do bieguna kobie-

cego, podczas gdy w kulturach męskich istnieje większe zróżnicowanie między ro-
lami przypisywanymi płciom. Jednocześnie zachowania obu płci są bliższe bie-

guna męskiego, niż w kulturach kobiecych. Dla krajów męskich charakterystyczne 

są aktywność, agresywność, ciągłe konkurowanie i zdobywanie, a osiąganie suk-

cesów zawodowych wymaga stanowczości. Członkowie tego typu kultury utożsa-

                                                             

32 http://wyborcza.pl/piatekekstra/1,129155,15967884,Wschod_kontra_Zachod.html [dostęp: 

23.01.2018]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

188 

 

miają się z twierdzeniem, że „mężczyzna powinien rządzić, kobieta – wychowy-

wać”33. W społeczeństwach kobiecych dominuje nastawienie na drugiego czło-

wieka oraz budowanie więzi międzyludzkich. Podstawowymi uwarunkowaniami 
różnic międzykulturowych w ramach tego wymiaru są tradycja i historia. Kultury 

krajów skandynawskich, reprezentujące kulturę kobiecą (Dania, Norwegia, Szwe-

cja) cechują się silnym przywiązaniem do równouprawnienia kobiet, tolerancji 
oraz kompromisu. Silne kultury męskie występują w Japonii, Austrii i Wenezueli. 

Kultura niemiecka oraz polska charakteryzują się średnim poziomem męskości34. 

 Czwarty wymiar kultury stanowi unikanie niepewności (ang. Uncertainty 
Avoidance Index – UAI). Unikanie niepewności to stopień zagrożenia odczuwany 

przez członków danej kultury w obliczu sytuacji nowych, nieznanych lub niepew-

nych. Określa on stopień, w jakim ludzie są skłonni zaakceptować nieprzewidy-

walność stosunków społecznych i niepewność przyszłości. W kulturach o niskim 
stopniu unikania niepewności, każdy nowy dzień traktowany jest przez ludzi jako 

szansa i okazja do podejmowania nowych wyzwań. Akceptowalne są różnice zdań, 

a odmienność traktowana jest z należytym szacunkiem i tolerancją. Z punktu wi-
dzenia organizacji, motywowanie jest oparte na potrzebie osiągnięć i uznania. 

W społeczeństwach charakteryzujących się wysokim stopniem unikania niepew-

ności przyszłość traktowana jest jako zagrożenie, a wszelkie sytuacje nowe należy 
przewidzieć, by móc się do nich odpowiednio przygotować. Poszukuje się prawd 

absolutnych oraz wartości nieprzemijających. W organizacjach w kulturach o wy-

sokim stopniu unikania niepewności, motywowanie jest oparte na poczuciu bez-
pieczeństwa, przynależności oraz uznaniu. Zakres i sposób unikania niepewności 

przez kultury w dużym stopniu warunkuje ich byt materialny, jednak musi on być 

połączony z odpowiednimi innymi wymiarami kultury (indywidualizm i kolekty-
wizm)35. Kulturami o niskim stopniu unikania niepewności są kraje skandynaw-

skie, afrykańskie, USA, Kanada, Irlandia, Indie, Hongkong. Do społeczeństw 

o wysokim stopniu unikania niepewności należą: Grecja, Portugalia, Japonia, Pol-

ska, Belgia, Francja, Chile, Peru, Argentyna. Poziom unikania niepewności w kul-
turze niemieckiej jest średni. 

                                                             

33 J. Mikułowski Pomorski, Komunikacja międzykulturowa. Wprowadzenie, Wydawnictwo AE, 
Kraków 1999, s. 117. 

34 G. Hofstede, Kultury i organizacje, dz. cyt., s. 132–133. 
35 Tamże, s. 178–186. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

189 

 

 Piąty typ kultury narodowej określany jest jako orientacja długoterminowa 

(ang. Long Term Orientation – LTO). W wymiarze tym kluczowe jest rozróżnie-

nie między długo- i krótkoterminowym nastawieniem w życiu. Orientacja długo-
terminowa skupia się na przyszłości, a krótkoterminowa na teraźniejszości i prze-

szłości. Orientację długoterminową cechuje zatem wytrwałość, kształtowanie re-

lacji według statusu, zapobiegliwość i poczucie wstydu, podczas gdy dla orientacji 
krótkoterminowej znamienne jest ustatkowanie i równowaga, zachowanie twarzy, 

poszanowanie tradycji, odwzajemnianie pozdrowień, przysług i prezentów. Silna 

orientacja długoterminowa jest charakterystyczna dla Chin, Japonii, Indii. Do 
kultur o orientacji krótkoterminowej są przede wszystkim zaliczane kultury kra-

jów Afryki subsaharyjskiej, krajów Ameryki Środkowej36. Zaproponowana przez 

G. Hofstede typologia kultur narodowych znalazła wielu zwolenników, jak rów-

nież przeciwników. Jest to z pewnością najbardziej rozpowszechniony przykład 
badań międzykulturowych, a zaproponowane wymiary (typy) kultur stanowią 

asumpt do dalszych interdyscyplinarnych badań naukowych.  

 O ile klasyfikacja kultur zaproponowana przez G. Hofstede stanowi punkt 
odniesienia analizy różnic w otoczeniu kulturowym, to uwzględniając stopień 

pragmatyzmu nie sposób pominąć typologii zaproponowanej przez R. R. Geste-

landa37. Typologia kultur jego autorstwa oparta jest na takich wyznacznikach, jak 
znaczenie i rola czasu, stopień okazywania emocji, stosunek do konwenansów, 

nastawienie na partnera lub transakcję. Ze względu na czynnik czasu kultury 

dzielą się na monochroniczne (tworzenie planów i ich konsekwentna realizacja, 
koncentracja na jednym zagadnieniu, przestrzeganie ustalonego porządku; kraje 

skandynawskie i inne germańskie kraje europejskie, Ameryka Północna, Japonia) 

oraz kultury polichroniczne (elastyczność działania, brak działania według ściśle 
określonego planu, spontaniczność inicjatyw, realizacja kilku zadań jednocześnie, 

tendencja do przesuwania godzin i terminów spotkań; kraje arabskie, większość 

krajów Afryki, Ameryki Łacińskiej, kraje Azji Południowej i Południowo-

Wschodniej). Biorąc pod uwagę stopień okazywania emocji, kultury można po-
dzielić na ekspresyjne (okazywanie emocji, częsty kontakt wzrokowy, żywa gesty-

kulacja, dotykanie rozmówcy) oraz powściągliwe (oszczędna gestykulacja, umiar-

                                                             

36 Tamże, s. 350–351. 
37 R.R. Resteland, Różnice kulturowe a zachowania w biznesie, tłum. H. Malarecka-Simbierowicz, 

Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2000, s. 131–133. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

190 

 

kowany kontakt wzrokowy, unikanie dotyku i zachowanie odpowiedniego dy-

stansu przestrzennego między rozmówcami). Podział R. R. Gestelanda wyszcze-

gólnia też kultury ceremonialne, formalne (szacunek wobec osób starszych, duże 
znaczenie etykiety, władza jako istotny aspekt życia społecznego; kraje europej-

skie, kraje basenu Morza Śródziemnego, kraje arabskie, Ameryka Łacińska) oraz 

kultury nieceremonialne, nieformalne (egalitaryzm, dążenie do niwelowania dys-
proporcji społecznych, partnerskie stosunki w relacji przełożony – podwładny; 

USA, Kanada, Australia, Nowa Zelandia, kraje skandynawskie, Holandia). Ze 

względu na stosunek do zawieranych transakcji wyróżnia się natomiast kultury 
propartnerskie (relacje oparte na wzajemnym zaufaniu partnerów biznesowych; 

kraje arabskie, większość krajów Afryki, Ameryki Łacińskiej i Azji) oraz kultury 

protransakcyjne (drugorzędny charakter budowania długotrwałych relacji bizne-

sowych, celem głównym staje się zawarcie kontraktu; kraje skandynawskie i inne 
kraje germańskie, kraje europejskie, Ameryka Północna, USA, Kanada, Australia, 

Nowa Zelandia).  

 W literaturze przedmiotu dużym zainteresowaniem badaczy cieszy się 
także typologia kultur narodowych i regionalnych zaproponowana przez 

F. Trompenaarsa. Wymiary kultur w jego ujęciu wyznaczone są przez trzy główne 

wyznaczniki, którymi są: stosunek do innych ludzi (uniwersalizm – artykularyzm; 
indywidualizm – kolektywizm; powściągliwość – emocjonalność; wycinkowość 

– całościowość; osiąganie statusu – przypisywanie statusu), stosunek do czasu 

(orientacja na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość, sekwencyjność –synchro-
niczność) i stosunek do otoczenia (wewnątrzsterowalność – zewnątrzsterowal-

ność w podejmowaniu decyzji; stosunek do ekologii). F. Trompenaars wyodręb-

nia dodatkowo pięć regionalnych grup kulturowych: anglosaską (USA, Wiela Bry-
tania), latynoamerykańską (Argentyna, Meksyk, Wenezuela, Brazylia), latynoeu-

ropejską (Francja, Belgia, Hiszpania, Włochy), germańską (Austria, Niemcy, 

Szwajcaria, b. Czechosłowacja) i azjatycką (Japonia, Chiny, Indonezja, Hongkong, 

Singapur). 
 Zdaniem Ch. Hampden-Turner i F. Trompenaarsa, w komunikacji między-

kulturowej kluczowe jest przede wszystkim rozumienie własnej kultury, a także 

oczekiwań dotyczących zachowań i sposobu myślenia innych ludzi. W tym kon-
tekście, autorzy opracowali teorię siedmiu wymiarów kultury. Do wymiarów tych 

należą: stosunek do zasad etycznych, prawnych i wynikających ze zobowiązań 

międzyludzkich (uniwersalizm i partykularyzm), stosunek do jednostki i grupy 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

191 

 

(indywidualizm i kolektywizm), sposób zachowania (powściągliwość i emocjonal-

ność), sposób postrzegania świata (wycinkowość i całościowość), sposób wyzna-

czania statusu społecznego (osiąganie i przypisywanie statusu), stosunek do czasu, 
a także stosunek do otoczenia38. Pięć spośród siedmiu wymiarów tej klasyfikacji 

odnosi się do relacji międzyludzkich i znajduje zastosowanie przede wszystkim 

w środowisku międzynarodowych korporacji. Badania przeprowadzone przez 
Ch. Hampden-Turner i F. Trompenaarsa miały przede wszystkim na celu identy-

fikację różnic kulturowych oraz ocenę ich wpływu na funkcjonowanie przedsię-

biorstwa. Istotą przedstawionej typologii jest, zdaniem tych autorów, „możliwość 
lepszego zrozumienia własnej kultury i różnic kulturowych poprzez umiejętność 

ich rozpoznawania i radzenia sobie z nimi w pracy zawodowej, a także przedsta-

wienie nowego spojrzenia na dylemat »globalnie czy lokalnie«, przed którym stają 

firmy międzynarodowe39”. 
 Kolejna typologia, zaproponowana przez E. T. Halla, opiera się na rozróż-

nieniu na kultury wysokiego i niskiego kontekstu, tj. na kultury żyjące w różnych 

kompozycjach czasu. Wysoka kontekstowość polega na tym, iż w kulturach tych 
zwraca się szczególną uwagę na zagadnienia związane z pozycją zawodową czy 

społeczną. W kulturach o wysokiej kontekstowości (Daleki Wschód, kraje arab-

skie, kraje śródziemnomorskie, kraje Czarnej Afryki, Ameryka Południowa) wy-
stępuje wysoki stopień rytualizacji stosunków międzyludzkich. Charakterystyczne 

jest używanie tytułów naukowych i stanowisk. Kultury o niskiej kontekstowości 

(Europa Środkowo-Wschodnia, Australia, Ameryka Północna, Skandynawia, 
Niemcy, Szwajcaria) noszą natomiast znamiona o wiele mniejszej ceremonialno-

ści i rytualizacji. Pozycja społeczna i zawodowa nie są tak wyraźnie podkreślane.  

 

Komunikacja międzykulturowa  

w warunkach globalizacji gospodarczej 

  

 Cechą charakterystyczną współczesnego świata jest zmiana. Dokonujące się 
przemiany dotyczą wszystkich aspektów rzeczywistości, obejmując swym zasię-

giem kwestie ekonomiczne, polityczne, społeczne, kulturowe, aksjologiczne. 

                                                             

38 Zob. Ch. Hampden-Turner, F. Trompenaars, Siedem wymiarów kultury. Znaczenie różnic kul-
turowych w działalności gospodarczej, tłum. B. Nawrót, Wydawnictwo Oficyna Ekonomiczna, Kraków 

2002, s. 13–25. 
39 Tamże, s. 14. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

192 

 

Zmiany zachodzą zatem we wszystkich dziedzinach życia, wpływając w określony 

sposób na kondycję gospodarczą państw, regionów, grup społecznych oraz czło-

wieka w jego wymiarze jednostkowym i grupowym. Globalizacja definiowana jest 
na wiele sposobów. W zależności od optyki spojrzenia naukowego, interpretacje 

globalizacji mają charakter ekonomiczny, socjologiczny, polityczny, kulturowy 

lub techniczny40. Globalizacja jest głównym i nadrzędnym pojęciem dyskursu na 
temat zmiany społecznej, służącym do opisu zjawisk zachodzących zarówno na 

poziomie gospodarki, polityki, jak i systemu kulturowego41. Według M. Albrowa, 

globalizacja „odnosi się do tych wszystkich procesów, w wyniku których narody 
świata zostają włączone w jedno światowe społeczeństwo – społeczeństwo glo-

balne”42. Z przytoczonej definicji wnioskować można, iż procesy globalizacyjne 

generować mogą szereg różnorodnych problemów, zwłaszcza w kontekście ko-

munikacji międzykulturowej. Podstawową trudnością w świecie pojmowanym 
jako „globalna wioska” jest różnorodność kulturowa i związana z nią nietolerancja 

odmienności. Wymiar socjologiczny procesu globalizacji odnosi się do globalno-

ści w sensie strukturalnym, czyli wyraża załamanie się sztywnych granic społe-
czeństw narodowych i erupcję wielości form organizacji społecznej zarówno na 

poziomie ponadnarodowym, jak i lokalnym czy regionalnym. Formy te przybie-

rają postać sieci światowych korporacji, organizacji międzynarodowych i pozarzą-
dowych, towarzystw regionalnych czy municypalnych (miejskich), grup religij-

nych i kulturowych, a także istnieją w przestrzeni wirtualnej wspólnot użytkow-

ników różnych form łączności komputerowej43. Globalizacja oznacza, że w coraz 
większym stopniu wszyscy żyjemy w „jednym świecie”, a co za tym idzie, jed-

nostki, grupy i narody są coraz silniej powiązane i uzależnione od siebie wzajem-

nie. Globalizację rozpatrywać zatem można jako proces występujący w gospo-
darce światowej i charakteryzujący się przede wszystkim nasileniem przepływu 

dóbr, kapitału i siły roboczej w skali ogólnoświatowej, rozwojem transportu, ko-

munikacji, łączności oraz szybkim przepływem informacji w różnych mediach. 

                                                             

40 A. Muller, Globalizacja – mit czy rzeczywistość?, [w:] Globalizacja od A do Z, red. E. Czarny, 

NBP, Warszawa 2004, s. 37. 
41 Encyklopedia socjologii, t. I: A–J, hasło przedmiotowe: globalizacja, Oficyna Naukowa, War-

szawa 1998, s. 241–242. 
42 M. Albrow, Introduction, [w:] Globalization, Knowledge and Society: Readings from Interna-

tional Sociology, red. M. Albrow, E. King, SAGE Publications, London 1990, s. 9. 
43 Encyklopedia socjologii, dz. cyt., s. 242. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

193 

 

Współczesnej ewolucji gospodarczej towarzyszą przeobrażenia w sferze politycz-

nej, ustrojowej, społecznej i kulturowej, prowadzące do zbliżenia w tym zakresie 

między państwami, narodami i społecznościami44. Współczesna przemiana epok 
gospodarczych – od gospodarki industrialnej do gospodarki opartej na wiedzy 

– określana też mianem globalizacji – postawiła przed cywilizacją nowe wyzwania. 

Wynikają one przede wszystkim z charakterystycznego dla przełomu chaosu kul-
turowego, który przejawia się przede wszystkim w aspektach antropologicznych 

i aksjologicznych. Nieustanne przeobrażenia rzeczywistości stwarzają potrzebę 

poszukiwania takich rozwiązań, które pozwalałaby skutecznie rozwiązywać realne 
problemy współczesnego świata. Następujące na świecie zmiany ekonomiczne, 

społeczne, technologiczne, polityczne, ekologiczne i przestrzenne doprowadziły 

do nasilenia się tendencji globalizacyjnych45. Globalizacja w wymiarze gospodar-

czym oznacza rozszerzanie się systemu kapitalistycznego na coraz większy obszar 
kuli ziemskiej oraz transformację lokalnych gospodarek w jeden, globalny system. 

Następuje ujednolicenie rynków, unifikacja produktów, zniesienie większość ba-

rier występujących w handlu międzynarodowym i powstanie ogólnoświatowych 
koncernów i korporacji. Pod względem gospodarczym korporacje są silniejsze od 

większości państw. W wymiarze społecznym globalizacja jest rezultatem rozwoju 

masowej turystyki, wzmożonych migracji, komercjalizacji produktów kulturo-
wych oraz rozprzestrzeniania się ideologii konsumeryzmu. Wymiar kulturowy 

globalizacji związany jest z dyfuzją, upodobnieniem się i wymieszaniem wzorów 

kulturowych, zwłaszcza w sferze konsumpcji, czego wyrazem jest macdonaldyza-
cja, hybrydyzacja, kreolizacja w obrębie globalnej ekumeny. Wzorce kulturowe 

znacznie ujednoliciły się, następuje mieszanie się elementów kulturowych bądź 

nawet zanik niektórych kultur lokalnych. Globalizacja na nowo zdefiniowała do-
tychczasowe postrzeganie tożsamości, która podlega zmianom, będącymi wyni-

kiem otwartości społeczeństwa na nowe doświadczenia, dyfuzji elementów kultu-

rowych w wyniku procesów globalizacyjnych. Kultura i dokonania gospodarcze 

są ze sobą zatem powiązane, a zmiana w jednej z tych dziedzin jest przyczynkiem 

                                                             

44 T. Wawak, Zmieniające się przedsiębiorstwa w zmieniającej politycznie Europie, Wydawnictwo 

Informacji Ekonomicznej, Uniwersytet Jagielloński, Kraków 2000, s. 114. 
45 A. Rutkowska, Ekonomia społeczna w dobie globalizacji, [w:] Otoczenie współczesnych przed-

siębiorstw – specyfika i zmiany, red. A. Zielińska, Oficyna Wydawnicza Politechniki Rzeszowskiej, Rze-

szów 2012, s. 257–275. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

194 

 

do zachodzenia zmian w drugiej. Zauważa się również, że w sferze kultury zazna-

czają się trzy zasadnicze procesy: komercjalizacja, uniformizacja oraz próby włą-

czania wartości regionalnych do światowego obiegu dóbr i wartości kultury.  
 Zjawisku globalizacji towarzyszy przeciwstawna tendencja, którą jest loka-

lizacja. Ta zaś łączy się z lokalizmem, partykularyzmem i fragmentacją, które łącz-

nie kreują antyglobalizację. Nie oznacza to jednak, że segregacja przestrzenna, se-
paracja i wykluczenie nie stanowią składowych elementów globalizacji. Jak zau-

waża Z. Bauman, bycie globalizowanym nie zawsze oznacza to samo. To, co jed-

nym jawi się jako globalizacja, dla innych oznacza lokalizację. Lokalizacja to nie-
możność wyrwania się z rodzimego środowiska i skutkująca trwałym przypisa-

niem do określonego terytorium46. W skrajnej postaci może ona prowadzić do 

powstania fundamentalizmu i nacjonalizmu, które stanowią ostrą reakcją na pro-

cesy globalizacyjne. Mamy wówczas do czynienia z lokalizmem, partykulary-
zmem, będącym sprzeciwem wobec uniwersalizującym i unifikującym tenden-

cjom globalizacji. Swoista moda na odkrywanie i wymyślanie kultur lokalnych 

i regionalnych wpisuje się w zjawisko renesansu etniczności. Tradycyjny lokalizm 
oznaczał świadomą izolację przestrzenną, społeczną i kulturową danej grupy. Dziś 

jednak tak rozumiany lokalizm nie jest już praktycznie możliwy. Globalizacja, glo-

kalizacja i lokalizm mają swe źródła w dwóch konkurencyjnych koncepcjach filo-
zofii politycznej: liberalnej i komunitariańskiej. Liberalizm afirmuje rynek, wolną 

konkurencję i indywidualizm. U podstaw koncepcji komunitariańskiej leżą nato-

miast wspólnotowe źródła życia społecznego, partycypacja obywateli w życiu pu-
blicznym i upodmiotowienie społeczności lokalnych. Związany z tą koncepcją lo-

kalizm wyraża bardzo wysoką ocenę przypisywaną konkretnemu miejscu na ziemi 

i przekonanie o możliwości samostanowienia o sobie w najbliższym otoczeniu. 
 Mnogość i wieloaspektowość pojęcia kultury implikuje interdyscyplinarny 

charakter badań podejmowanych przez przedstawicieli takich dyscyplin nauko-

wych jak socjologia, antropologia, psychologia, filozofia czy ekonomia. Kultura 

rozumiana być może jako całokształt duchowego i materialnego dorobku ludzko-
ści, wytworzonego w ogólnym rozwoju historycznym. Jest ona komunikacyjną 

przestrzenią międzyludzką, w której nieustannie zachodzą procesy społeczne, go-

spodarcze, intelektualne, twórcze oraz akty wymiany wartości i idei. Dobrobyt 
ekonomiczny oraz dostępność dóbr materialnych stały się współcześnie jednym 
                                                             

46 Z. Bauman, Globalizacja. I co z tego dla ludzi wynika? Państwowy Instytut Wydawniczy, War-

szawa 2000, s. 22–30. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

195 

 

z wyznaczników stopnia rozwoju cywilizacji. Związki między ekonomią a kulturą 

mają charakter dwustronny i oparte są za zasadzie sprzężenia zwrotnego. Wpływ 

kultury na ekonomię przejawia się w definiowaniu sfery gospodarczej, gdzie kul-
tura tworzy podstawowe kategorie pojęciowe i schematy interpretacyjne, określa-

jąc jednocześnie ramy działalności ekonomicznej. W ujęciu regulacyjnym kultura 

natomiast nakłada ograniczenia na ludzkie działanie, określając obowiązujący ka-
talog zasad i norm postępowania. Kultura definiuje tym samym obszar możliwo-

ści jednostki, granice podejmowanych działań i stopień swobody podejmowania 

decyzji, kreuje aktorów na rynku oraz w znaczący sposób kształtuje ich preferen-
cje.  

 W literaturze przedmiotu istnieją różne interpretacje wzajemnych powią-

zań ekonomii i kultury. Podejmowanym problemem badawczym jest między in-

nymi kwestia dotycząca odpowiedzi na pytanie czy głównym impulsem ludzkich 
zachowań jest ekonomia czy kultura. Pośrednie stanowisko realizuje pojęcie ko-

smologii wprowadzone przez M. Douglas. W zaproponowanej przez nią sieciowo-

grupowej analizie, złożoność społeczeństwa zredukowana jest do czterech typów 
mających wskazać formy uczestnictwa w grupie. Kosmologie ujęte jako efekt in-

terakcji społecznych nie są uznawane tylko jako element naturalnego porządku. 

Zostały one podzielone na cztery grupy związane z dominującym typem kontroli 
społecznej. W indywidualizmie społeczeństwo, działając zgodnie z zasadą fair 
play, jest wolnokonkurencyjne. W fatalizmie zakłada się, że pomimo braku soli-

darności grupowej jednostki podlegają oddziaływaniu struktury społecznej, która 
ogranicza działania z racji zajmowanej w społeczeństwie pozycji. Kolejną formą 

jest tzw. przypisanie, gdzie jednostki mają jasno wytyczone miejsce w strukturze 

społecznej, żyją w zamkniętych grupach, w których istnieje maksymalna kontrola 
przy respektowaniu narzuconych norm. Egalitaryzm natomiast cechuje brak hie-

rarchii, pomimo silnych związków występujących wewnątrz grupy. Analiza ko-

smologiczna może stać się odpowiedzią na spory między deterministami oraz 

zwolennikami indywidualnej możliwości wyboru. Według M. Douglas, przeko-
nania i wartości są reakcją na warunki społeczne, pomagają one uzasadniać własne 

zachowania w kontekście relacji z innymi osobami47. Można by rzec, że uwarun-

kowania kulturowe w fundamentalny sposób konstytuują sferę gospodarczą pań-
stw narodowych, determinują warunki prowadzenia działalności gospodarczej 
                                                             

47 L. Czarkowska, Antropologia ekonomiczna, elementy teorii, Wyd. Wyższej Szkoły Przedsię-

biorczości i Zarządzania, Warszawa 1999, s. 25–40. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

196 

 

oraz określają społecznie akceptowalne zasady wymiany rynkowej. Kultura eko-

nomiczna w tym kontekście jest agregatem systemów wartości, schematów po-

znawczych oraz wzorców zachowań podmiotów rynkowych. Postawy, przekona-
nia, oceny i wartości mające związek z aktywnością ekonomiczną jednostek lub 

organizacji, istotne zwłaszcza w procesie komunikacji międzykulturowej, kształ-

tują preferencje w kwestii produkcji, wymiany i konsumpcji dóbr. Uwarunkowa-
nia kulturowe wpływają na funkcjonowanie instytucji ekonomicznych oraz spo-

łecznych, tworząc określony ład i porządek społeczno-ekonomiczny. Fundamen-

talnym kryterium wartościowania ekonomicznego w klasycznym modelu rynku 
jest racjonalność i efektywność działań. Poszukując komponentów kultury eko-

nomicznej, należy zdawać sobie sprawę z tego, iż każde konkretne działanie pod-

miotu gospodarującego jest zawsze pochodną dwóch czynników: motywów 

i bodźców o ściśle ekonomicznym charakterze oraz czynników pozagospodar-
czych, które pomimo faktu, iż nie są immamentnie zawarte w sferze gospodarczej, 

to jednak wywierają na nią duży wpływ. Wynika to z faktu, że determinanty po-

zaekonomiczne kształtowane są w procesie historycznej ewolucji społeczeństw 
i są efektem ustaleń poczynionych na płaszczyźnie moralnej i etycznej. Należy jed-

nak podkreślić, że czynniki ekonomiczne oraz pozagospodarcze działają łącznie48. 

  

Podsumowanie 

 

 Kultura na przestrzeni wieków stanowiła przedmiot licznych badań o cha-
rakterze interdyscyplinarnym. Różne płaszczyzny analizy stały się podstawą for-

mułowania wielu różnorodnych klasyfikacji kultur, stanowiących źródło informa-

cji o charakterze narodowym, relacjach między jednostką a społeczeństwem (pań-
stwem), tradycjach, zwyczajach, czy zachowaniach ekonomicznych podmiotów 

gospodarczych. Wiedza na temat różnic kulturowych w istotny sposób wpływa na 

nawiązywanie, budowanie i podtrzymywanie pozytywnych relacji między kultu-

rami poszczególnych narodów. Odmienność narodowa może być źródłem zagro-
żeń, zwłaszcza w obliczu nietolerancji kulturowej, lecz również może stwarzać 

wiele możliwości pokojowej koegzystencji między reprezentantami poszczegól-

nych narodowości, co jest szczególnie istotne w dobie zglobalizowanego świata. 

                                                             

48 L. Cliggett, R.R. Wilk, Ekonomie i kultury. Podstawy antropologii ekonomicznej, Wydawnictwo 

UJ, Kraków 2011. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

197 

 

Badania nad skuteczną i efektywną komunikacją międzykulturową – z uwzględ-

nieniem typów kultur, a także warunków prowadzenia międzynarodowej działal-

ności gospodarczej – wydają się być zatem ze wszech miar uzasadnione. 
 

 

Bibliografia 
 

Albrow M., Introduction, [w:] Globalization, Knowledge and Socjety: Readings from Interna-
tional Sociology, red. M. Albrow, E. King, SAGE Publications, London 1990. 

Bauman Z., Globalizacja. I co z tego dla ludzi wynika?, Państwowy Instytut Wydawniczy, War-
szawa 2000. 

Cliggett L., Wilk R.R., Ekonomie i kultury. Podstawy antropologii ekonomicznej, Wydawnic-
two Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2011. 

Czarkowska L., Antropologia ekonomiczna, elementy teorii, Wyd. Wyższej Szkoły Przedsię-
biorczości i Zarządzania, Warszawa 1999. 

Czerwiński M., Kultura i jej badanie, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1985.  

Bednarski F.W., Teologia kultury, Wydawnictwo „M”, Kraków 2000. 
Dzięcielska S., Znaczenie różnic kulturowych w zarządzaniu, „Seria SWSPiZ: Studia i mono-

grafie” 2009, nr 22. 
Encyklopedia socjologii, t. I, Oficyna Naukowa, Warszawa 1998. 

Fras J., Komunikacja polityczna. Wybrane zagadnienia gatunków i języka wypowiedzi, Wydaw-
nictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2005. 

Griffin R.W., Podstawy zarządzania organizacjami, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, War-
szawa 1996. 

Hall E. T., Bezgłośny język, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1987. 

Hall E. T., Poza kulturą, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1984. 
Hampden-Turner Ch., Trompenaars F., Siedem wymiarów kultury. Znaczenie różnic kulturo-

wych w działalności gospodarczej, tłum. B. Nawrót, Wydawnictwo Oficyna Ekono-
miczna, Kraków 2002. 

Hofstede G., Kultury i organizacje. Zaprogramowanie umysłu, tłum. M. Durska, Polskie Wy-
dawnictwo Ekonomiczne, Warszawa 2000. 

Jaruga-Nowacka I., Polityka wielokulturowości, [w:] Materiały z konferencji: Wielokulturo-
wość i migracje, red. M. Kozień , PROXENIA, Warszawa 2005. 

Kluckhohn C., Badanie kultury, tłum. brak danych, [w:] Elementy teorii socjologicznych, 
red. J. Szacki, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1975. 

Mazurkiewicz P., Europeizacja Europy, Wydawnictwo: Studium Generale Europa, Uniwersytet 

Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa 2001. 
Mikułowski Pomorski J., Jak narody świata porozumiewają się ze sobą w komunikacji między-

kulturowej i komunikowaniu medialnym, Wydawnictwo Universitas, Kraków 2012. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

198 

 

Mikułowski Pomorski J., Komunikacja międzykulturowa. Wprowadzenie, Wydawnictwo Aka-

demii Ekonomicznej w Krakowie, Kraków 2003. 
Muller A., Globalizacja – mit czy rzeczywistość?, [w:] Globalizacja od A do Z, red. E. Czarny, 

NBP, Warszawa 2004. 
Olszewska-Dyoniziak B., Człowiek – Kultura – Osobowość. Wstęp do klasycznej antropologii 

kulturowej, Wydawnictwo Atla 2, Wrocław 2001. 

Piskozub A., Cywilizacje w czasie i przestrzeni, Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, 
Gdańsk 2000.  

Resteland R.R., Różnice kulturowe a zachowania w biznesie, tłum. H. Malarecka-Simbierowicz 
H., Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2000. 

Rutkowska A., Ekonomia społeczna w dobie globalizacji, [w:] Otoczenie współczesnych przed-
siębiorstw – specyfika i zmiany, red. Zielińska, Oficyna Wydawnicza Politechniki Rze-

szowskiej, Rzeszów 2012, s. 257–275. 
Słownik Języka Polskiego, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2011. 

Sokolewicz Z., Wprowadzenie do etnologii, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 
1974. 

Szopski M., Komunikowanie międzykulturowe, WSiP, Warszawa 2005. 

Tkocz S., Gość w dom, „Gość Niedzielny” 2002, nr 28. 
Wawak T., Zmieniające się przedsiębiorstwa w zmieniającej politycznie Europie, Wydawnictwo 

Informacji Ekonomicznej, Uniwersytet Jagielloński, Kraków 2000. 
Zaporowski A., Czy komunikacja międzykulturowa jest możliwa? Strategia kulturoznawcza, 

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza, Poznań 2006. 
Zuber M., Komunikowanie międzykulturowe, [w:] Studia z teorii komunikowania masowego, 

red. B. Dobek-Ostrowska, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 1999. 
http://fabryka-jezyka.bn.org.pl/?p=600 [dostęp: 23.01.2018]. 
http://www.laboratoriumkultury.us.edu.pl/?p=31532 [dostęp: 23.01.2018]. 

http://wyborcza.pl/piatekekstra/1,129155,15967884,Wschod_kontra_Zachod.html [dostęp: 
23.01.2018]. 

 
 

 
Summary 

 

Cultural and economic aspects of intercultural communication 
 

The article reviews various cultural classifications and typologies (concept of G. Hof-
stede, F. Trompenaars, R. R. Gesteland, Ch. Hampden-Turner, E. T. Hall). An attempt was also 

made to determine the impact of cultural conditions on the economic sphere and identify the 
economic aspects of intercultural communication. Cultural determinants influence the func-

tioning of economic and social institutions, creating a specific socio-economic order and order. 
Economic development, on the other hand, determines the cultural development of society, also 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

199 

 

indirectly affecting economic well-being and improving the living conditions of individuals. 

The need for intercultural communication is particularly evident in the conditions of economic 
globalization and related processes of unification of markets, unification of products, elimina-

tion of barriers in international trade and expansion of global corporations and corporations. 
The cultural dimension of globalization is connected with the diffusion, assimilation and mix-
ing of cultural patterns, especially in the sphere of consumption. Globalization is accompanied 

by the opposite to it location which is connected with locality, particularity and fragmentation, 
which together create anti-globalization. Contemporary conditions imply various forms of in-

tercultural communication: cross-cultural, intercultural, international and global. 
 

Keywords: culture, multiculturalism, economy of culture 

 
 

Zusammenfassung 
 

Kulturökonomische Aspekte der interkulturellen Kommunikation 

 

Im Artikel wurde ein Überblick über unterschiedliche Klassifizierungen und Typologien 

von Kulturen (die Konzepte von G. Hofstede, F. Trompenaars, R.R. Gesteland, Ch. Hampden-
Turner, E.T. Hall) gegeben. Es wurden auch der Einfluss der kulturellen Bedingungen auf 

die wirtschaftliche Sphäre sowie ökonomische Aspekte der interkulturellen Kommunikation 
bestimmt. Kulturelle Bedingtheiten beeinflussen das Funktionieren von ökonomischen und so-
zialen Institutionen, indem sie eine bestimmte sozial-ökonomische Ordnung schaffen. 

Die wirtschaftliche Entwicklung bedingt die kulturelle Entwicklung der Gesellschaft und beein-
flusst auch mittelbar den ökonomischen Wohlstand und die Verbesserung von Lebensbedin-

gungen der Individuen. Der Bedarf an interkultureller Kommunikation kommt besonders un-
ter den Umständen der wirtschaftlichen Globalisierung und der mit ihnen verbundenen Pro-

zesse der Vereinheitlichung von Märkten, der Unifizierung von Produkten, der Beseitigung von 
Hindernissen im internationalen Handel und der expansiven Aktivität von weltweiten Konzer-

nen zum Vorschein. Der kulturelle Ausmaß der Globalisierung ist mit der Diffusion, der An-
gleichung und der Vermischung von Kulturleitbildern besonders im Konsumbereich verbun-

den. Die Globalisierung begleitet die ihr entgegengesetzte Lokalisierung, die sich mit Lokalis-
mus, Partikularismus und Fragmentierung verbindet. Gegenwärtige Bedingtheiten implizieren 
folglich verschiedene Formen der interkulturellen Kommunikation: eine interkulturelle, zwi-

schenkulturelle, internationale und globale. 
 

Schlüsselworte: Kultur, Multikulturalismus, Ökonomie der Kultur 
 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka  
  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53



Anna Rutkowska, Kulturowo-ekonomiczne aspekty komunikacji międzykulturowej 

 

200 

 

Information about Author: 

 

ANNA RUTKOWSKA, Ph.D., Faculty of Economic Sciences, University of Warmia and Mazury 

in Olsztyn; address for correspondence: Faculty of Economic Sciences UWM, ul. M. Oczapowskiego 4, 

PL 10–719 Olsztyn. E-mail: anna.rutkowska@uwm.edu.pl  
 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 13/01/2026 17:48:53

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

