
 

101 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 25/2018 

 

 

Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu 

zwierząt jako przejawie ludzkiej hipokryzji 
 

Recenzja: 

Andrzej G. Kruszewicz, Hipokryzja. Nasze relacje ze zwierzętami,  

Oficyna Wydawnicza Oikos, Warszawa 2017, ss. 180 

 

Dorota Brylla1  

 https://orcid.org/0000-0003-4125-5248  

 

Książka Andrzeja Kruszewicza Hipokryzja. Nasze relacje ze zwierzętami nie 

jest po prostu wykładem akademickim. Należy podejść do tej pracy zatem nieco 
inaczej, niż do klasycznej pozycji naukowej. Główną intencją autora jest bowiem 

zmuszenie czytelnika do własnego namysłu, do refleksji, a wręcz poruszenie jego 

sumienia, a przywoływane – i robiące wrażenie – liczne dane statystyczne służą 
zasadniczo temu właśnie celowi. 

Książka podejmuje problem ludzkiego stosunku (resp. nastawienia) do zwie-

rząt. Kruszewicz wydaje się osobą kompetentną do podjęcia takiego zagadnienia, 
gdyż jest lekarzem weterynarii (posiada stopień naukowy doktora nauk weteryna-

ryjnych), ornitologiem; jest również dyrektorem Miejskiego Ogrodu Zoologicz-

nego w Warszawie, a ponadto autorem wielu prac z zakresu zoologii (przede 

wszystkim – zważywszy na zamiłowania – ornitologii). Teksty i wypowiedzi Kru-
szewicza o zwierzętach (prowadzi audycje radiowe w Trójce Polskiego Radia oraz 

                                                   
1DOROTA BRYLLA, magister, Instytut Filozofii, Uniwersytet Zielonogórski; adres do korespon-

dencji: Instytut Filozofii, Zakład Ontologii i Teorii Poznania, al. Wojska Polskiego 71A, 65–762 Zielona 

Góra; e-mail: d.brylla@ifil.uz.zgora.pl; atorod.azi@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

102 

 

w Polskim Radiu RDC) cechuje gawędziarki styl, który z pewnością trafia do od-

biorcy i ułatwia przyswajanie prezentowanych treści. 

Ten analizowany w książce stosunek do zwierząt dotyczy zwierząt wszela-
kich: od domowych począwszy (rozdział pierwszy) przez (w kolejnych rozdzia-

łach) gospodarskie, laboratoryjne, dla rozrywki, dzikie (drapieżne oraz łowne), 

ryby, zwierzęta w ogrodach zoologicznych. Ten stosunek jest, według autora, sil-
nie zabarwiony hipokryzją – stąd tytuł książki. W czym ta hipokryzja się przeja-

wia? A no na przykład (przykładów autor podaje mnogość, wybierzmy kilka, być 

może najbardziej obrazowych): 
– w przerasowieniu, czyli hodowli – rzekomo w imię miłości do zwierząt, 

a tak naprawdę dla własnej uciechy – ras (głównie psów) zdegenerowanych, co 

naraża na choroby genetyczne rasom właściwe: (w odniesieniu do psów) jamniki 

– dyskopatia; owczarki i rottweilery – dysplazja stawów biodrowych; mopsy 
– choroby zatok; spaniele – choroby uszu; wyżły weimarskie – choroby nerek2; 

– w odławianiu egzotycznych ptaków i rybek akwariowych (jak podaje Kru-

szewicz, handel egzotycznymi zwierzętami to cały wielki przemysł – trzeci pod 
względem wielkości na świecie3) wyłącznie dla ludzkiej przyjemności-towarzy-

stwa-rozrywki-korzyści; sposób pozyskiwania tych zwierząt z ich naturalnego dzi-

kiego środowiska, a jeszcze bardziej sposób ich eksportu do sklepów zoologicz-
nych, woła o pomstę do nieba4; ponieważ popyt stwarza podaż, to winowajcami 

całej sytuacji są – o ironio! – miłośnicy zwierząt egzotycznych, którzy pragną po-

siadać konkretne egzemplarze w swoim domu5; 
– w ukazywanych w filmach przyrodniczych scenach6: pokazuje się na przy-

kład modliszkę odgryzającą głowę samcowi i zjadającą go, ale już nie pełny atak 

lwa na swoją ofiarę (pojawia się tu trawa, inne zarośla lub jeszcze coś innego, co 
zasłania akcję); „rzeczywistość natury jest w jakimś stopniu wypaczana przez fil-

mowców”7; 

                                                   
2 A. G. Kruszewicz, Hipokryzja. Nasze relacje ze zwierzętami, Oficyna Wydawnicza Oikos, War-

szawa 2017, s. 14. Rasy brachycefaliczne (np. mops, buldog francuski, buldog angielski), co można do-

dać, wymagają najczęściej (z powodu rozmiaru czaszki) cesarskiego cięcia. 
3 Zob. tamże, s. 77. Wyprzedza go tylko handel narkotykami i ludźmi. 
4 O rybkach zob. tamże, s. 80–81. 
5 Zob. tamże, s. 78, 80, 81. 
6 „Prawda ekranu” w ostatnim rozdziale; zob. tamże, s. 162–165. 
7 Tamże, s. 163. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

103 

 

– hipokryzją ma być też bycie wegetarianinem, przy jednoczesnym spożywa-

niu mleka i przetworów mlecznych8; 

– autor wyraźnie sympatyzuje z myśliwymi9, więc dla niego hipokryzją jest 
zamykanie przez ludzi oczu na to, co dzieje się w rzeźniach i na fermach oraz 

w transportach zwierząt (a także pośrednie uczestnictwo w tym procederze – po-

przez konsumpcję mięsa), a atakowanie myśliwych10. 
Problem sposobu chowu i uboju zwierząt hodowlanych (w tym ryb) jest 

w książce Kruszewicza w istocie bazowy i kluczowy. Autor osobiście ubolewa nad 

tym, co dzieje się w rzeźniach, fermach, kurnikach, transportach zwierząt: 
„[...] nie pojmuję, jak rozumny człowiek mógł doprowadzić do czegoś takiego”11; 

pisze również: „[...] zasmakowała mi dziczyzna, więc odstawiłem wieprzowinę 

i wołowinę (jednak głównie z powodu nieakceptowania przemysłowych metod 

hodowli tych zwierząt)”12.  
Ekstremum (i jednocześnie główny wymiar) hipokryzji odnośnie do ludz-

kiego podejścia do zwierząt dostrzega autor nie tylko w nierównym traktowaniu 

zwierząt jednego gatunku (powszechna postawa: owady – nie, chyba że motylek; 
mysz/szczur? – nie, chyba że w domowym terrarium), ale – i może przede wszyst-

kim – w nierównym traktowaniu zwierząt różnych gatunków: kochamy pieski, 

kotki i chomiki, ale zjadamy kurczaki, krowy, świnki itd. Więcej: milczeniem 
(można powiedzieć, że udajemy te trzy małpki, które nie widzą, nie słyszą, nie 

mówią) przyzwalamy na okrutny chów i ubój tych ostatnich (tylko by dać upust 

swoim kubkom smakowym, preferencjom żywieniowym – a człowiek, o  czym 
warto pamiętać, jest wszystkożerny i mięso nie jest mu w diecie niezbędne). Dla 

współczesnego człowieka najważniejsze jest, że nie musi zabijać własnymi rękami; 

dostaje mięso porcjowane, gotowe. To szczyt hipokryzji. 

                                                   
8 Tamże, s. 22–23, z nawiązaniem do wypowiedzi prof. Andrzeja Elżanowskiego; zob. też tamże, 

s. 24–25. 
9 Zob. tamże, np. 118. 
10 Tamże, s. 104–105 
11 Tamże, s. 104. 
12 Tamże, s. 103. Warto wykorzystać sposobność i zwrócić uwagę czytelnika na często nieuświa-

domiony albo pomijany fakt – przy większej lub mniejszej społecznej świadomości problemu chowu 

zwierząt gospodarskich w ogóle – że z hodowlą zwierząt na mięso łączy się także system opresji seksual-

nej (sztuczna inseminacja) zwierząt (krów, świń, indyków, owiec). Zob. Czarna Owca Pana Kota: Opre-
sja i niewolnictwo seksualne zwierząt: https://czarnaowca.org/zwierzeta/co-sie-dzieje-ze-zwierze-

tami/opresja-i-niewolnictwo-seksualne-zwierzat/ [dostęp: 15.05.2018]. Zob. też (w związku z  tym 

problemem) M. Hawthorne, Bleating Hearts: The Hidden World of Animal Suffering, Changemakers 
Books, Winchester 2013. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

104 

 

Jedne gatunki się eksterminuje, o inne zachodzi w troskę, aby przetrwały (co 

często nie ma racjonalnej podstawy, a wynika tylko z ludzkiego „widzimisię”, „lu-

bienia”, mody itd.). Ludzi cechuje na przykład brak współczucia w stosunku do 
zabijanych szczurów – „bo to szkodnik” (sposób uśmiercania jest niekiedy bardzo 

okrutny – autor przytacza przykład wybijania szczurów w Georgii Południowej: 

poprzez trutki z substancjami zmniejszającymi krzepliwość krwi. „Szczury umie-
rały powoli i w cierpieniach, ale ukryte głęboko w swoich norach”13), ale wykazują 

już współczucie, gdy idzie o inne zwierzęta – na przykład sowy14. Kruszewicz kon-

kluduje też: „Śliczną norkę w ciąży można zabić, podobnie jak milutkiego szopa 
(nawet gdy ma w dziupli maleńkie szopki) lub monogamicznego jenota żyjącego 

w rodzinnej grupie, a zdziczałego kota nie wolno. Czy to nie jest hipokryzja?”15. 

 Zaiste, niejednokrotnie nie ma łatwych odpowiedzi czy rozwiązań. Widać 

to po kilku przykładowych pytaniach, nad którymi autor prosi czytelnika o na-
mysł:  

„Czy jesteś za ochroną wilków16? 

Czy chciałbyś, aby wilki występowały w pobliskim lesie? 
W jakiej odległości od swojego domu jesteś w stanie tolerować obecność wil-

ków? 

Czy chciałbyś, aby podczas drogi do szkoły Twoje dziecko miało szansę na 
spotkanie z wilkiem?”17  

Granica tolerancji jest tu bardzo ruchoma i dla każdego człowieka inna18. 

Kruszewicz wspomina też odbity głośnym echem w mediach (towarzyszyła 
mu też masa protestów społecznych) przypadek żyrafy o imieniu Marius, którą 

dyrekcja kopenhaskiego zoo zdecydowała się uśmiercić z powodu orzeczenia ko-

ordynatorów, że pod względem genetycznym (a więc dalej i rozrodczym) żyrafa 
ta stanowi egzemplarz bezwartościowy. „Gdyby Marius miał tylko numer GIR023 

– wnioskuje Kruszewicz – decyzja o jego zabiciu okazałaby się łatwiejsza. Gdyby 

był cielęciem, jagnięciem, myszką laboratoryjną, szczurkiem lub świnką morską, 

hodowca ani przez chwilę nie wahałby się z usunięciem niechcianego osobnika 

                                                   
13 A. G. Kruszewicz, Hipokryzja, dz. cyt., s. 106. 
14 Zob. tamże, np. s. 107. 
15 Tamże, s. 107. 
16 Lub wstaw dowolne inne zwierzę dzikie. 
17 Tamże, s. 100. 
18 Podobnie jak ruchoma jest u ludzi np. granica akceptacji rodzaju zwierzęcia, które wolno zabić, 

aby nakarmić drapieżnika w zoo; zob. tamże, s. 143. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

105 

 

z hodowli. A opinia publiczna nie zabrałaby głosu w jego sprawie. Marius był jed-

nak żyrafą, o dużych oczach z imponującymi rzęsami, pięknym umaszczeniu oraz 

bajecznie długich nogach i szyi. Po ogłoszeniu informacji o konieczności likwida-
cji Mariusa do dyrekcji kopenhaskiego zoo wpłynął protest podpisany przez 27 

tys. przeciwników tej decyzji. Bo żyrafa wzbudza pozytywne emocje, a szczurek 

lub myszka – nie”19; „Kontrowersje związane z całą opisaną sytuacją pojawiły się 
dlatego, że Marius był żyrafą i miał imię. Gdyby był koniem, bykiem lub baranem, 

nie wzbudziłby takich emocji. To kolejne potwierdzenie, że zwierzęta traktujemy 

nierówno. Ładne są postrzegane inaczej niż brzydkie lub te spotykane w sklepach 
spożywczych”20. 

 O czym świadczy taka postawa? Autor nie wysuwa co prawda takiej inter-

pretacji, ale wydaje się, że poniekąd postawa ta świadczy o antropocentryzmie. Im 

zwierzę bardziej „podobne” (rozwojowo) do człowieka, tym bardziej staje on 
w jego obronie; im bardziej to podobieństwo rozmyte, tym bardziej człowiek się 

z tym zwierzęciem nie identyfikuje, a w rezultacie – nie przejmuje się jego losem. 

Nie ma tu więc tak naprawdę wartości per se zwierzęcia – jego jako jego – a war-
tość pojawia się z uwagi na to, że jest możliwie „podobne” ewolucyjnie (jest to  za-

tem, można chyba deliberować w ten sposób, utajona waloryzacja człowieka w 

zwierzęciu; to w istocie waloryzacja homo sapiens). Antropocentryzm – prefero-
wanie jednego konkretnego gatunku (gatunku ludzkiego) ponad jakiś inny (na 

drabinie ważności i wartości) to rzecz jasna też przejaw hipokryzji. 

Kruszewicz jawi się przy tym – również jako autor – jako przeciwnik specie-
sismu, a jego książkę można odczytywać jako swoisty manifest antygatunkowi-

zmu. W tym egalitaryzmie (antygatunkowizmie) Kruszewicz prezentuje się swo-

jemu czytelnikowi jako „polski Peter Singer”21 (przy czym pod znakiem zapytania 
stoi, czy sam zgodziłby się na taki przydomek). Kruszewicz to Singer na polskim 

podwórku – choć ten drugi pozostaje zdecydowanie bardziej zradykalizowany. 

Kruszewicz także (tak jak czyni to Singer) opisuje cały ten bezduszny, nastawiony 

                                                   
19 Tamże, s. 142. 
20 Tamże, s. 145. 
21 Gdy chodzi o poglądy tego czołowego współczesnego australijskiego etyka, do żywego zaabsor-

bowanego kwestią praw zwierząt i ich godności, zob. P. Singer, Wyzwolenie zwierząt, przeł. A.  Alich-

niewicz, A. Szczęsna, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 2004 (oryg. Animal Liberation, 

1975); na temat szowinizmu gatunkowego/gatunkowizmu/speciesismu  zob. s. 38 i nn. Choć Singer po-

zostaje osobą najsilniej kojarzoną ze stanowiskiem antygatunkowizmu (anty-speciesismu) – o specie-
sismie pisał wszak w powyższej książce szeroko – to osobą, która ten ostatni termin ukuła, był brytyjski 
psycholog Richard D. Ryder, podobnie jak Singer obrońca praw zwierząt. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

106 

 

wyłącznie na zysk (z pominięciem godności i wartości per se zwierzęcia) współ-

czesny sposób hodowli zwierząt gospodarczych22, robi to jednak mniej brutalnie 

niż Singer (można dyskutować, czy z korzyścią, czy ze szkodą dla czytelnika; z jed-
nej strony opis taki rzeczywiście oszczędza co bardziej wrażliwe osoby, z drugiej 

strony wiadomo, że mocny przekaz łatwiej trafia do odbiorcy). 

U Kruszewicza nie chodzi przy tym wszystkim o fundamentalizm światopo-
glądowy. Wydaje się w związku z tym, że przemawia on głosem zwolennika egali-

taryzmu gatunkowego, ale swoiście zmodyfikowanego, bo z pewnego typu supre-

macją gatunku ludzkiego23. Nonhuman creation zachowuje tu jednak aksjologicz-
nie pozytywne nacechowane i tę samą dla wszystkich swoich manifestacji wysoką 

pozycję w hierarchii ważności bytu przyrodniczego. W historii myśli ludzkiej 

nieco podobną filozofię uosabiał na przykład Gandhi24. 

Przykładowo, Kruszewicz jest świadom konieczności przetrzebiania niektó-
rych dzikich gatunków (ale trzeba to robić humanitarnie!); tego, że na przykład 

kot (mięsożerca) musi dostać mięso do miski. Autor nie jest nawet za ścisłym we-

getarianizmem25 (na swoim wykładzie w Zielonej Górze26 sam określił się „wege-

                                                   
22 Zob. A. G. Kruszewicz, Hipokryzja, dz. cyt., s. 22–24, 28–29, 44–45. 
23 W koncepcji związanego z etyką środowiskową egalitaryzmu gatunkowego Paula W. Taylora 

jedną z czterech tez, które opisują to stanowisko, jest teza, że ludzie ze swojej natury nie są stworzeniami 

wyższymi od innych istot żyjących. Zob. tenże, Respect for Nature: A Theory of Environmental Ethics, 

Princeton University Press, Princeton 1986, s. 100. 
24 Gandhiego przekonanie o wyższym statusie homo sapiens nad innymi gatunkami zwierząt wy-

nika z faktu, że człowiek jest bytem racjonalnym. Zob. M. K. Gandhi, The Collected Works of Mahatma 
Gandhi, Publications Division, Government of India, New Delhi 1999, 90:310, 98:350, http://www.gan-

dhiserve.org/e/cwmg/cwmg.htm (dostęp: 21.05.2018). Por. A. Parel, Gandhi’s Philosophy and the Quest 
for Harmony, Cambridge University Press, New York 2006, s. 123–124. Niezależnie, Gandhi pozostaje 

w świadomości ludzkiej osobą, która najdogłębniej zinterioryzowała – i przejawiała w postawie życiowej 
– zasadę ahimsy (resp. ahinsy): braku przemocy względem wszelkich istot żywych (ludzi oraz zwierząt 

jako istot czujących), niekrzywdzenia ich [hims to derywat od sanskryckiego han – ‘zabijać’, ‘krzywdzić’; 

a- to zaprzeczenie] – to w wymiarze swoiście biernym; oraz niesieniem im pomocy, ratunku, zachowy-

waniem ich przy życiu i wykazywania miłosierdzia oraz współczucia względem nich – to w wymiarze 

aktywnym. Na temat ahimsy Gandhiego zob. np. F. Burgat, Non-Violence towards Animals in the 
Thinking of Gandhi: The Problem of Animal Husbandry, „Journal of Agriculture and Environmental 

Ethics” 2004, vol. 17, nr 3, s. 223–248. 
25 „Kiedy ktoś mnie poczęstuje grillowaną kiełbasą, to się nie obrażam, ale sam takiego mięsa nie 

używam (chyba że wnuczka poprosi mnie o klopsiki, ale jest jeszcze za mała, by ją edukować)”; 

A. G. Kruszewicz, Hipokryzja, dz. cyt., s. 25; „Bo zjadacz świńskiej kiełbasy i wołowych steków szkodzi 

środowisku dużo bardziej niż zjadacz dziczyzny”; tamże, s. 118–119. 
26 Spotkanie zorganizował Uniwersytet Zielonogórski w dniu 25 kwietnia 2018 r. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

107 

 

tarianinem fakultatywnym”) – co różnicuje go również od Singera. Tu idzie o za-

chowanie zdrowego rozsądku, zdrowego umiaru (pojawia się wątek z  Arystote-

lesa) i oczywiście niezgadzanie się na okrutne traktowanie zwierząt i  przeciwsta-
wianie się współczesnemu, przemysłowemu sposobowi odchowu zwierząt gospo-

darczych (łącznie z rybami). 

Oczywiście, stosunek ludzi do zwierząt jest zmienny i warunkowany wie-
loma czynnikami: globalnymi – takimi jak epoka historyczna, obszar geogra-

ficzny, obszar kulturowo-religijny, tradycja, wychowanie; oraz personalnymi – ta-

kimi jak wrażliwość – empatia, odczuwanie głodu (lub też nie) i inne. Co jednak 
my ludzie jesteśmy w stanie zrobić? Jaka jest recepta Kruszewicza zamieszczona w 

Hipokryzji? Co można uczynić indywidualnie dla poprawy dobrobytu i dobro-

stanu zwierząt? 

Są tu rady bardziej ogólne, swoiście idealistyczne, oraz bardziej szczegółowe, 
praktyczne. Do tych pierwszych należy konieczność przywrócenia utraconej więzi 

ze zwierzętami – co zrodzi empatię na nie. „Przeciętny mieszczuch – argumentuje 

Kruszewicz – w kurze widzi ptaka, a nie mięso. W jego świadomości to coś innego. 
Mięso to mięso, a zwierzę to zwierzę. Mięso jest do jedzenia, a  zwierzę – do gła-

skania. Nie dość, że przeciętny mieszczuch nie umiałby ze zwierzęcia uzyskać 

mięsa, to jeszcze sama myśl o tym go przeraża. A mięso zjada. I to z apetytem”27. 
Człowiek nie łączy kury z tym, co zjada – bo znajduje się poza całym procesem 

uboju-obróbki (kupuje mięso gotowe; nawiasem mówiąc, aspekt instant charak-

teryzuje dziś bardzo wiele płaszczyzn ludzkiego życia: żyjemy szybko i powierz-
chownie, chcemy mieć wszystko „podane na tacy”28). Człowiek znajduje się poza 

misterium życia przyrody. 

W praktyce należy zdać sobie sprawę, że za dużo mięsa (głównie drobiu) jest 

wyrzucane (w gospodarstwach domowych, ale jeszcze bardziej w supermarke-

tach). Dobrym pomysłem (jeśli już mięsa nie można sobie odmówić) jest kupo-

wanie paczki mięsa z krótkim terminem ważności – jeśli wiemy, że zużyjemy je 

dziś lub jutro; „tak byłoby lepiej dla środowiska i dla kurcząt. Może pozwoliłoby 

to zmniejszyć liczbę hodowanych i zabijanych ptaków? Kto z czytających te słowa 

wybiera produkty bliskie przeterminowania? Ja tak robię – pisze Kruszewicz – ale 

tylko gdy kupuję mięso drobiowe dla moich psów. Dla rodziny szukam tego 

z przynajmniej dwudniowym terminem przydatności do spożycia, bo nie wiem, 

                                                   
27 A. G. Kruszewicz, Hipokryzja, dz. cyt., s. 54. 
28 Kwestia pokarmu (tu: mięsa) rezonuje tutaj z tym stwierdzeniem idealnie. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

108 

 

czy na pewno przyrządzę je w dniu zakupu. Większość klientów supermarketów 

wybiera jednak produkty najświeższe. I tak dzieje się na całym świecie”29. Naby-

wanie mięsa z odległym terminem ważności zwiększa popyt. A  ten zwiększa po-

daż. I produkcję. I koło się zamyka. 

Ogólnie jednak, pisze autor: „Na pewno należy jeść mniej mięsa i powinno 

ono mieć lepszą jakość”30. Jeśli już kupować, to Kruszewicz, opierając się na wła-

snym przykładzie, podaje rady: „Każdy powinien się skupić na tym, co jest zależne 

od niego. Czyli znów trzeba myśleć globalnie, ale działać lokalnie. Ja w zasadzie 

nie kupuję wołowiny i wieprzowiny, unikam fermowych jaj, a spożycie produk-

tów mleczarskich ograniczam do minimum niezbędnego dla rodziny. Tyle mogę 

na co dzień. Inwestuję też we własne ekologiczne gospodarstwo. Na przyszłość”31. 

Co do eksperymentów na zwierzętach laboratoryjnych, to według autora są 

one koniecznie, ale należy ograniczyć je do niezbędnego minimum. Na zajęciach 

z fizjologii ze studentami prowadzący eksperyment wiwisekcji z żabą mogliby wy-

konać go raz, sfilmować i kolejno używać już tylko tego nagrania (być może też 

dla innych grup)32. Wartościowe byłoby też zaniechanie ślepych prób przy testo-

waniu leków na zwierzętach laboratoryjnych33. Pozornie to niewiele, ale już do-

raźny krok poprawy. 

W ostatnim rozdziale książki34 Kruszewicz wyróżnia możliwe postawy wo-

bec zwierząt35: 

 

1. postawa „mieszczucha za miastem” (jest obciążeniem dla przyrody, to 

w istocie postawa antyekologiczna); 

2. postawy wynikające z diety i światopoglądu (filozofii życiowej): 

 2.1. wegetarianizm; 

 2.2. weganizm; 

 2.3. nutritarianizm; 

                                                   
29 A. G. Kruszewicz, Hipokryzja, dz. cyt. s. 45–46. 
30 Tamże, s. 152. Każdego dnia w Europie ubija się 10 milionów kurczaków oraz 1 milion zwierząt 

kopytnych – świń, krów, koni, owiec (zob. tamże, s. 20). 
31 Tamże, s. 25. 
32 Tamże, s. 65. 
33 Tamże, s. 68. 
34 Tamże, s. 146–165. 
35 Poniższe wypunktowanie nie pochodzi od autora książki. Wprowadzam je tu celem przejrzy-

stości. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

109 

 

 2.4. buddyzm (choć to wegetarianizm), który nazywa „kwintesencją hipo-

kryzji w stosunku do zwierząt i ich zjadania”36 (ogólnie jednak dostrzega też po-

zytywy buddyzmu i można argumentować37, że z nim sympatyzuje)38; 

 2.5. biofilia; 

 2.6. gatunkizm (najjaskrawiej widoczny u Tomasza z Akwinu39); 

 2.7. bambizm: ten ciekawy typ postawy, którego nazwa odsyła do kreskówki 

Disneya z 1942 roku (na postawie książki Feliksa Saltena) o jelonku Bambi, cha-

rakteryzuje się światopoglądem, według którego to zwierzęta są dobre, a ludzie 

(zwłaszcza myśliwi) źli; to miłość do „pięknych zwierzątek” i nienawiść do „złych 

                                                   
36 Tamże, s. 157. Kruszewicz podaje, że „buddyści mogą spożywać mięso pod warunkiem, że zwie-

rzę nie zostało zabite specjalnie dla nich i jeśli nie widzieli, jak jest zabijane” (tamże, s. 156). Uściślając, 
należałoby tu wyjaśnić, że – zgodnie z zaleceniem Siddharthy Gautamy (Buddy) – mnisi buddyjscy (co 

później w zmodyfikowanej wersji przetransponowane zostało poniekąd na wyznawców buddyzmu) mo-

gli konsumować każdy rodzaj pożywienia, który został im ofiarowany przez ludzi w darze (jako jałmużna 

[sanskryckie dana]) – a zatem także mięso. Współcześni buddyści pozostają podzielenie w kwestii diety 

wegetariańskiej (nie wszyscy jej przestrzegają). Interpretacje utrzymujące nakaz powstrzymywania się 

buddystów od spożywania mięsa budują na zasadzie ahimsy (doniosłej dla praktycznie całej religijno-
filozoficznej myśli Wschodu, zatem także dla światopoglądu buddyjskiego). 

37 Por. A. G. Kruszewicz, Hipokryzja, dz. cyt., s. 157. 
38 Pozwolę sobie w tym miejscu na drobną uwagę techniczną. Na stronie 158 w odniesieniu do 

religijnych – konkretnie w nawiązaniu do religii żydowskiej – reguł relacji ludzi ze zwierzętami – a  do-

celowo: do norm żywieniowych regulowanych przez religię, w tym przypadku konkretnie przez religię 

żydowską (tzw. koszerność [hebrajskie kaszer]) – Kruszewicz, pisząc o współczesnych wyznawcach ju-
daizmu, pisze o „Izraelitach”. Gwoli ścisłości, należałoby pisać o „Izraelczykach”, i to też tylko w  odnie-

sieniu do wyznających judaizm obywateli Izraela (a nie uogólniając na wszystkich żydów). Izraelici to 

starożytny lud koczowniczy (osiadły w Kanaanie w XIII w. p.n.e.) czy też inaczej: przedstawiciele narodu 

żydowskiego w epoce Starego Testamentu. Izraelczycy natomiast to też nie wyłącznie wyznawcy judai-

zmu, ale także chrześcijanie i muzułmanie oraz adherenci pomniejszych na terenie państwa Izrael religii 

(inna rzecz, że również muzułmanie, podobnie jak żydzi, uważają krew zwierząt za nieczystą i jej – w ide-
ale przynajmniej – nie spożywają). 

39 Warto zwrócić uwagę na podobne ujęcie np. u Ryana Patricka McLaughlina, który w książce 

Christian Theology and the Status of Animals: The Dominant Tradition and Its Alternatives [Palgrave 

Macmillan (Animal Ethics Series), New York 2014, s. 14, 17] ukazuje św. Tomasza z Akwinu jako przed-

stawiciela postawy – ugruntowanej na zapisie 1:26-28 z Księgi Rodzaju (skąd przejmie ją potem prak-
tycznie cała tradycja Kościoła chrześcijańskiego [chlubnymi wyjątkami byli Franciszek z Asyżu, a  bar-

dziej współcześnie Albert Schweitzer]) – teocentrycznie usadowionego „konserwatyzmu antropocen-

trycznego” (zob. tamże, s. 20), gdzie zwierzęta nie posiadają wewnętrznej wartości; są one tylko ludzkimi 

sługami i istnieją wyłącznie jako zasoby dla ludzi. Że jest to gatunkizm/Singerowski szowinizm gatun-

kowy/gatunkowizm/speciesism zwróciłam uwagę w recenzji powyższej pracy McLaughlina (zob. Alter-
natywa narzędziem zmiany. Status zwierząt w dominującej tradycji chrześcijańskiej oraz poza nią, 
„Etyka” 2015, nr 51, s. 9 [7–15]). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

110 

 

ludzi”40. Wydaje się, że jest to postawa swoistego infantylizmu, niedojrzałości, na-

iwności. Niedźwiedzie – generalizując oczywiście – to u bambistów „misie”/„mi-

siaczki”, lisy rozsiewające jaja tasiemca bąblowcowego to „liski”41 itd.; z takim 

ustosunkowaniem wiąże się też ignorancja co do podstaw wiedzy biologicznej na 

temat zwierząt. To podejście „młodych i wrażliwych ludzi, którzy nie stykali się ze 

śmiercią zwierząt”42 – konkluduje Kruszewicz. 

Ogólnie rzecz biorąc, z książki Kruszewicza wybrzmiewa przekonanie, że to 

– cechujący nowoczesność (i „mieszczuchów”) – brak kontaktu z przyrodą, a  więc 

i jej manifestacjami, wyistoczeniami z bytu (to jest tu: zwierzętami), to znaczy brak 
kompleksowych, holistycznych relacji (począwszy od narodzenia po śmierć 

– także zadawaną zwierzętom z rąk ludzi) są odpowiedzialne za ludzką hipokryzję 

względem zwierząt. Z kolei otaczanie się od najmłodszych lat zwierzęcymi arte-
faktami (pluszowe zabawki-zwierzątka; plakaty i tapety w pokojach dziecięcych z 

nienaturalnie wyglądającymi gatunkami; pościele i zasłony w  ptaszki/mo-

tyli/rybki itd.43) ma być odpowiedzialne za dalekie od stanu faktycznego (natural-
nego) wyobrażenie o zwierzętach (o tym wspomniał Kruszewicz na wykładzie w 

Zielonej Górze). Jednak, czy na pewno tak jest? Taki kontakt uwrażliwia przecież 

na zwierzęta, a często jest też przejawem umiłowania zwierząt przez dzieci i wy-
kazywania zainteresowania nimi (które może się rozwinąć w poważne studia nad 

ich naturą i środowiskiem ich życia). 

W podsumowaniu książki Kruszewicz nawołuje do przebudzenia się ludzi 

oraz do intensyfikacji ochrony przyrody, do aprobaty i wcielania w życie koncep-
cji zrównoważonego rozwoju (jako swoistej nowej filozofii społecznej44) – w  tym 

do uporządkowania relacji z otaczającym światem. W rozumieniu autora jedno-

znaczne zdaje się to być z wyswobodzeniem się mentalności – w tej przynajmniej 
kwestii – z jarzma religii (gdzie „człowiek jest panem wszelkiego stworzenia”45), 

co oznacza, że człowiek staje się „partnerem zwierząt na Ziemi”46. 

                                                   
40 A. G. Kruszewicz, Hipokryzja, dz. cyt., s. 161. 
41 Zob. tamże, s. 161. 
42 Tamże, s. 162. 
43 Zob. tamże, s. 166 (w podsumowaniu). Można rzecz jasna dodać bajki filmowe (oraz bajki książ-

kowe) ze spersonifikowanymi zwierzętami. W tym kontekście por. też podawaną wcześniej „prawdę 

ekranu”. 
44 Zob. tamże, s. 174. 
45 Por. Rdz 1:26-28. 
46 A. G. Kruszewicz, Hipokryzja, dz. cyt., s. 174. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

111 

 

 Książka Andrzeja Kruszewicza Hipokryzja. Nasze relacje ze zwierzętami 
jest pracą wartościową, gdyż ukazuje niespójność i niekonsekwencję ludzkiego 

podejścia do zwierząt – z czego ludzie często sami nie zdają sobie sprawy. Czytel-
nik, który podejdzie do tej książki z otwartym umysłem i sercem, wiele od niej 

otrzyma. Wręcz może ona się stać katalizatorem zmian w jego życiu – jeśli tylko 

nie skończy się to na powierzchownej lekturze i zepchnięciu problemu do pod-
świadomości. 

 

 

Bibliografia 
 

Brylla D., Alternatywa narzędziem zmiany. Status zwierząt w dominującej tradycji chrześcijań-
skiej oraz poza nią, „Etyka” 2015, nr 51, s. 7–15. 

Burgat F., Non-Violence towards Animals in the Thinking of Gandhi: The Problem of Animal 
Husbandry, „Journal of Agriculture and Environmental Ethics” 2004, vol. 17, nr 3, 

s.  223–248. 
Czarna Owca Pana Kota: Opresja i niewolnictwo seksualne zwierząt, https://czarna-

owca.org/zwierzeta/co-sie-dzieje-ze-zwierzetami/opresja-i-niewolnictwo-seksualne-
zwierzat/ [dostęp: 15.05.2018]. 

Gandhi M. K., The Collected Works of Mahatma Gandhi, Publications Division, Government 

of India, New Delhi 1999, 90:310, 98:350, http://www.gandhiserve.org/ 
e/cwmg/cwmg.htm [dostęp: 21.05.2018]. 

Hawthorne M., Bleating Hearts: The Hidden World of Animal Suffering, Changemakers Books, 
Winchester 2013. 

Kruszewicz A. G., Hipokryzja. Nasze relacje ze zwierzętami, Oficyna Wydawnicza Oikos, War-
szawa 2017. 

McLaughlin R. P., Christian Theology and the Status of Animals: The Dominant Tradition and 
Its Alternatives, Palgrave Macmillan (Animal Ethics Series), New York 2014. 

Parel A., Gandhi’s Philosophy and the Quest for Harmony, Cambridge University Press, 

New York 2006. 
Singer P., Wyzwolenie zwierząt, przeł. A. Alichniewicz, A. Szczęsna, Państwowy Instytut Wy-

dawniczy, Warszawa 2004. 
Taylor P. W., Respect for Nature: A Theory of Environmental Ethics, Princeton University 

Press, Princeton 1986. 
 
 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06



Dorota Brylla, Człowieka oblicz kilka. O nierównym traktowaniu zwierząt… 

112 

 

Information about Author: 

 

DOROTA BRYLLA, M.A., Institute of Philosophy, University of Zielona Góra; address for corre-

spondence: Instytut Filozofii, Zakład Ontologii i Teorii Poznania, al. Wojska Polskiego  71A,  PL 65–762 

Zielona Góra; e-mail: d.brylla@ifil.uz.zgora.pl; atorod.azi@gmail.com  

 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 20/02/2026 21:32:06

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

