
 

 

221 

 

Kultura i Wartości 

ISSN 2299-7806  

Nr 26/2018 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2018.26.221-246 

 

Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce  

– na przykładach z USA i Kanady 
 

Agata Strządała1 

 https://orcid.org/0000-0002-3465-8025  

 

Artykuł koncentruje się na napięciach między tendencjami kulturalistycznymi i indywi-

dualistycznymi w północnoamerykańskim dyskursie bioetycznym. Opisuje i analizuje przy-
kłady formowania się kulturalizmu w bioetyce USA i Kanady. Bioetyka opierająca się na pojęciu 

autonomii pacjenta jest przeważnie kojarzona z kulturą zachodnią, podczas gdy kulturalizm 
przypisuje się bioetykom kulturowym, rozwijanym w innych częściach świata, Ameryce Łaciń-
skiej, Azji i Afryce. W świetle przeprowadzonej analizy, a wbrew temu poglądowi, stwierdzić 

jednak można, że kulturalistyczne podejście do bioetyki nie jest obce krajom zachodnim, gdzie 
łączy się z procesami kształtowania się tożsamości grupowej, subkulturowej czy też narodowej. 

Bioetyka staje się medium wytwarzania, wzmacniania i realizowania różnic kulturowych.  
 

Słowa kluczowe: bioetyka kulturowa, autonomia pacjenta, kulturalizm 
 

 

We współczesnym dyskursie bioetycznym, obejmującym interdyscyplinarną 

refleksję nad zastosowaniami współczesnej biologii i medycyny, mimo jego 
ogromnej różnorodności i wielowątkowości, coraz wyraźniej można zauważyć 

dwie dominujące tendencje: indywidualistyczną i kulturalistyczną. Przez indywi-

dualizm rozumiem poglądy lokujące się blisko pozycji pryncypialistycznych – re-
prezentowanych przez klasyczne już cztery zasady Jamesa Childressa i Toma

                                                             

1AGATA STRZĄDAŁA, dr, Zakład Humanistycznych Nauk Lekarskich, Wydział Lekarski, Uni-
wersytet Medyczny im. Piastów Śląskich we Wrocławiu; adres do korespondencji: Zakład Humanistycz-

nych Nauk Lekarskich, Uniwersytet Medyczny, ul. J. Mikulicza-Radeckiego 7, 50-368 Wrocław; e-mail: 

agata.strzadala@umed.wroc.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

222 

 

Beauchampa, lub zbieżne z nimi, mimo odmiennych podstaw metafizycznych 

i ontologicznych, jak te przynależące do utylitaryzmu preferencyjnego, którego 

najbardziej znanym przedstawicielem dzisiaj jest Peter Singer – podkreślają one 
rolę indywidualnych wyborów i decyzji jednostki w oderwaniu od jej kontekstu 

ekonomicznego, politycznego i społeczno-kulturowego. Wychodzą one z innych 

założeń metafizycznych, Childress i Beauchamp zakładają istnienie powszechnej 
moralności (common morality), zbioru podstawowych, uniwersalnych wartości 

etycznych, z których wywodzą swoje cztery wartości: nieszkodzenia, dobroczyn-

ności i sprawiedliwości, na planie pierwszym wysuwając jednak szacunek dla au-
tonomii pacjenta1. Utylitaryzm preferencyjny koncentruje się natomiast na prefe-

rencjach osób, czyli istot, bez względu na ich przynależność gatunkową, zdolnych 

do odczuwania, samodzielnej komunikacji, samoświadomości oraz decydowania 

o sobie i posiadania woli2. Oba stanowiska łączy jednak przyznawanie najwyższej 
wagi niezależności i samostanowieniu jednostki w bioetyce i etyce lekarskiej.  

Takie podejście krytykowane było niejednokrotnie przez przedstawicieli bio-

etyki konfucjańskiej3, filipińskiej4, afrykańskiej5 czy afroamerykańskiej6, przypisu-
jących zasadniczą rolę w podejmowaniu decyzji o charakterze bioetycznym, jak 

na przykład o donacji organów po śmierci mózgowej, dopuszczalności aborcji, 

sztucznego zapłodnienia in vitro, uczestnictwa w badaniach klinicznych itp., nie 

                                                             

1 Tom Beauchamp, James F. Childress, Principles of Biomedical Ethics (Oxford: Oxford University 

Press, 2001).  
2 Por. Peter Singer, O życiu i śmierci. Upadek etyki tradycyjnej, tłum. Anna Alichniewicz (War-

szawa: PIW, 1997). 
3 Por. Fan Ruiping, „Confucian Familism and Its Bioethical Implications”, w: The Family, Medical 

Decision-Making, and Biotechnology, red. Shui Ch. Lee (Dordrecht–London: Springer, 2007). 
4 Por. Angeles Tan-Alora, Josephine M. Lumitao, „An Introduction to an Authentically Non-West-

ern Bioethics”, w: Beyond a Western Bioethics, red. Angeles Tan-Alora, Josephine M. Lumitao 

(Waszyngton: Georgetown University Press, 2001). 
5 Por. Chikenzie Onuoha, Bioethics Across Borders. An African Perspective (Uppsala: Uppsala 

Universitet, 2007); Joseph Mfutso-Bengo, Francis Masiye, „Toward an African Ubuntulogy/uMunthol-

ogy Bioethics in Malawi in The Context of Globalization”, w: Bioethics around the Globe, red. Catherine 

Myser (Oxford: Oxford University Press, 2011). 
6 Por. Jorge L.A. Garcia, „Revisiting African American Perspectives on Biomedical Ethics: Distinc-

tiveness and Other Questions”, w: African American Bioethics. Culture, Race, and Identity, red. Law-

rence Prograis, Edmund D. Pellegrino (Washington: Georgetown University Press, 2007). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

223 

 

tyle zainteresowanej jednostce, co grupie ludzi bliskiej pacjentowi – rodzinie, lo-

kalnej wspólnocie, grupie etnicznej, a nawet całej kulturze7. Wybór jest tu postrze-

gany jako niemożliwy do oddzielenia, choćby czysto teoretycznie, od szerszej 
siatki społecznych, ekonomicznych i politycznych zależności. Jednocześnie tak 

ujęte bioetyki, bez względu na swoje usytuowanie w geografii kulturowej, czy 

mamy do czynienia z bioetyką konfucjańską, latynoską8, bioetyką Bantu albo Fi-
lipin, opierają się na przekonaniu o odrębności własnej, specyficznej kultury oraz 

oddziaływaniu lokalnych uwarunkowań kulturowych na bioetykę, dlatego takie 

ujęcie określam mianem kulturalizmu. Przedstawiciele kulturalizmu identyfikują 
jednocześnie indywidualizm z bioetyką zachodnią, widząc w niej przejaw hege-

monii kultury amerykańskiej lub szerzej – zachodniej.  

W tekście przeanalizuję najbardziej reprezentatywne przykłady indywidua-

lizmu w amerykańskim dyskursie bioetycznym, a następnie przejdę do opisu prób 
formułowania kulturalistycznych pozycji w ramach północnoamerykańskiego 

dyskursu bioetycznego (USA i Kanada). Wydaje się bowiem, że krytyka bioetyki 

zachodniej, sprowadzająca ją wyłącznie do indywidualizmu, jest zbyt uproszcza-
jąca. Co więcej, w krajach anglosaskich nie brakuje propozycji kulturalistycznych, 

które w mniejszym lub większym stopniu krytykują skrajny indywidualizm.  

 

 

Krytyka indywidualizmu a kulturalizm w bioetyce 

 
 Raymont De Vries i Leslie Rott, opisując rozpowszechnianie się zachodniej 

bioetyki na całym globie (głównie pryncypializmu i bioetyki utylitarystycznej), 

stwierdzają, że bioetycy postępują tak, jak w przeszłości chrześcijańscy misjonarze 
głoszący „dobrą nowinę”, a w praktyce narzucający swój własny system wartości 

                                                             

7 Por. Angeles Tan-Alora, Danilo Tiong, Josephine M. Lumitao, „The Family versus the Individual: 

Family Planning”, w: Beyond a Western Bioethics, red. Angeles Tan-Alora, Josephine M. Lumitao 

(Waszyngton: Georgetown University Press, 2001). 
8 Por. German A. Calderón Legarda, „A Critical Readingof Latin American Bioethics”, w: Ibero-

American Bioethics. History and Perspectives, red. Leo Pessini, Christian De Paul de Barchifontaine, 

Fernando Lolas Stepke (New York: Springer, 2010).  
José A. Mainetti, „The Discourses of Bioethics in Latin America”, w: Ibero-American Bioethics. 

History and Perspectives, red. Leo Pessini, Christian De Paul de Barchifontaine, Fernando Lolas Stepke, 

tłum. Jeniffer Bulcock, Adail Sobral, Maria S. Gonçalves (New York: Springer, 2010).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

224 

 

i niszczący kultury autochtoniczne9. Warto przyjrzeć się, jak sprawę widzą lekarze 

i studenci wywodzący się z kultur pozaeuropejskich i pozapółnocnoatlantyckich, 

czy dostrzegają „kulturową przemoc” w sposobie nauczania i uprawiania etyki le-
karskiej. 

Najważniejszą trudnością zgłaszaną przez studentów kursów bioetyki w Eu-

ropie i Stanach Zjednoczonych, a pochodzący z innych części świata, było osadze-
nie bioetyki w myśli chrześcijańskiej. Ponadto w badaniach przytoczonych przez 

de Vries i Rotta, skarżyli się na pryncypializm, który nie trafia do osób z innych 

kręgów kulturowych, ponieważ opiera się na pojęciach indywidualizmu i autono-
mii pacjenta obcych kulturom kolektywistycznym10. Muzułmańscy studenci czę-

sto odrzucali autonomię pacjenta jako dominującą zasadę etyczną, uznając spra-

wiedliwość za kluczową wartość w medycynie. Student z Indii natomiast przeko-

nany był o decydującej roli rodziny w podejmowaniu decyzji medycznych. 
Uczestnicy kursów bioetyki wskazywali także, że koncentrowanie się na zaawan-

sowanych technologiach (jak PDG, badania na komórkach macierzystych) nie jest 

dla nich najistotniejsze, ważniejszym problemem jest np. walka z chorobami za-
kaźnymi (jak AIDS) czy pasożytniczymi (jak malaria)11. Zachodnio zorientowane 

kursy bioetyki z punktu widzenia lekarzy praktyków z krajów rozwijających się, 

według de Vries i Rotta, mogą okazać się zwykłą stratą czasu.  
W latach 90. XX wieku, jako odpowiedź na te niedostatki zachodniego po-

dejścia do etyki lekarskiej, postawały bioetyki odnoszące się do poszczególnych 

kultur. Bioetyki kulturalistyczne w nowatorski sposób nawiązują do pamięci kul-
turowej i poddają ją weryfikacji i selekcji. Odwołując się do koncepcji stworzonej 

przez niemieckiego egiptologa Jana Assmanna, w odróżnieniu od pamięci komu-

nikatywnej (obejmującej wspomnienia z najbliższej przeszłości, opierające się na 
bezpośrednim kontakcie i przekazie oralnym) pamięć kulturowa dotyczy odległej 

przeszłości, jest zapośredniczona przez media (pismo, sztuka, historia) lub przez 

wyspecjalizowanych nosicieli tradycji, nauczycieli, kapłanów, szamanów12. Mity 

                                                             

9 Por. Raymond de Vries, Leslie Rott, „Bioethics as Missionary Work. The export of Western Ethics 

to Developing Countries”, w: Bioethics Around the Globe, red. Catherine Myser (Oxford: Oxford Uni-

versity Press, 2011), 3. 
10 Tamże, 7–9. 
11 Por. Jacquineau Azetsop, „New Direction in African Bioethics: Ways of Including Public Health 

Concerns in the Bioethical Agenda”, Developing World Bioethics 11, nr 1 (2011): 4–15. 
12 Por. Jan Assmann, Pamięć kulturowa, tłum. Anna Kryczyńska-Pham (Warszawa: WUW, 2008), 

66–71. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

225 

 

założycielskie stanowiące istotny element pamięci kulturowej, a opisujące po-

czątki danej społeczności, regionu, państwa czy bytów ponadpaństwowych i po-

nadnarodowych zyskują obecnie, według mnie, swoje dopełnienie w postaci bio-
etyk kulturowych. O ile podtrzymywanie, kultywowanie czy też kreowanie „kul-

tury pamięci” jest działaniem skierowanym bezpośrednio na przeszłość, ale mają-

cym swoje społeczne zastosowanie w teraźniejszości lub kształtującym polityki 
przyszłości w wielu dziedzinach działalności państwowej i publicznej (polityka 

kulturalna, stosunki międzynarodowe), o tyle bioetyki są moim zdaniem strate-

giami skierowanymi na nowości techniczne w szczególności biotechnologiczne 
bądź biomedyczne, lub nawet na czysto hipotetyczne albo zgoła futurystyczne 

możliwości ich zastosowań, jednak polegają na aktywnym i twórczym odnoszeniu 

się do tradycji i przeszłości. 

Odwołanie się do pamięci kulturowej, odmienności tradycji, religii i obycza-
jów stanowi w ramach bioetyk kulturowych zasadniczy argument, aby odeprzeć 

szerzenie się pryncypializmu i utylitaryzmu, które widziane są jeśli nie jako zagro-

żenie dla własnej tożsamości kulturowej, to w najlepszym przypadku – jako niea-
dekwatne do lokalnych realiów. Oba nurty filozoficzne – pryncypializm i utylita-

ryzm – są traktowane jako przejaw kultury zachodniej. Ustanawianie bioetyk 

przez poszczególne kultury staje się swego rodzaju poszukiwaniem tożsamości lub 
reinterpretacją tradycji, konieczną w zetknięciu z wyzwaniami współczesnej nauki 

z jednej strony i globalizacji z drugiej13. Bioetyki kulturowe są przejawem szer-

szego zjawiska, opisanego przez Arjuna Appaduraia, która polega na świadomej 
mobilizacji kulturowych różnic w służbie szerzej zakrojonej, narodowej lub tran-
snarodowej polityki14. 

W bioetyce konfucjańskiej, podobnie jak w bioetyce latynoskiej, Bantu, fili-
pińskiej15 i innych, pojęcie Zachodu utożsamiane jest głównie ze Stanami Zjedno-

czonymi, Australią i Europą Zachodnią. Wszystkie one identyfikują bioetykę za-

chodnią zasadniczo z pryncypializmem, a w szczególności z jego pierwszą zasadą, 

                                                             

13 Por.  Arjun  Appadurai, „Putting hierarchy in its place”,  Cultural Anthropology,  1988,  nr  3: 

36–49. 
14 Tenże, Nowoczesność bez granic. Kulturowe wymiary globalizacji, tłum. Zbigniew Pucek (Kra-

ków: Universitas, 2005), 28. 
15 Por. Peter Sy, „Doing Bioethics in the Philippines: Challenges and Intersections of Culture(s) 

and Medicine(s)”, w: The Proceedings of the UNESCO Asian Bioethics Conference (ABC’97) 
and the WHO-assisted Satellite Symposium on Medical Genetics Services, 3-8 Nov, 1997 in Kobe/Fukui, 
Japan, red. Norio Fujiki, Daryl Macer (Christchurch: Eubios, 1998). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

226 

 

czyli szacunkiem dla autonomii pacjenta, lub utylitaryzmem i realizowaniem pre-

ferencji jednostek. Przeważnie pomija się kolejne wartości pryncypializmu, takie 

jak dobroczynność, nieszkodzenie czy sprawiedliwość, które jawią się jako łatwiej-
sze do pogodzenia z kulturalizmem. Jednakże w myśl pryncypializmu wszystkie 

cztery wartości są równoważne i żadna nie ma charakteru absolutystycznego. Uty-

litaryzm natomiast nie wyklucza uwzględniania preferencji jednostek warunko-
wanych przez kulturę, co dałoby się pogodzić z wymogami kulturalizmu. Wi-

dzimy więc, że bioetyka kulturalistyczna przeważnie upraszcza z jednej strony 

pryncypializm i utylitaryzm, z drugiej zaś kulturę zachodnią, sprowadzając ją do 
tych dwóch filozofii, a pomijając inne podglądy żywo reprezentowane w etyce le-

karskiej.  

Kolejne uproszczenie łączy się ze sprowadzaniem kultury zachodniej do kra-

jów anglosaskich. Kraje uważane za kulturę zachodnią to także nieanglojęzyczne 
państwa Europy Zachodniej czy Środkowej. Same geograficzno-językowe granice 

kultury zachodniej są wątpliwe, żywo dyskutowane i w najlepszym wypadku 

sporne. Ponadto, nawet w samych Stanach Zjednoczonych bioetyka nie ogranicza 
się wyłącznie do pryncypializmu, mamy tam do czynienia z bioetyką katolicką16, 

protestancką, utylitarną, feministyczną czy afro-amerykańską, żeby wymienić 

tylko te najważniejsze. Podobnie w Australii funkcjonują poglądy różne Singe-
rowskiego utylitaryzmu. 

 

 
Indywidualizm w dyskursie bioetycznym w USA  

– wybrane przykłady 

 
Mimo upraszczającego ujęcia kultury i bioetyki zachodniej, wydaje się, że 

bioetyka konfucjańska i bioetyki kulturowe w ogóle dobrze zdiagnozowały naj-

bardziej charakterystyczny trend kultury współczesnej, czyli indywidualizm, 

a w bioetyce narastające znaczenie autonomii pacjenta. Wyrazem tej wzrastającej 
indywidualistycznej i autonomistycznej tendencji była sprawa Terri Schiavo 

(1963–2005) i burzliwa debata bioetyczna, którą ta sprawa wywołała. Schiavo 

przez piętnaście lat pozostawała w stanie wegetatywnym. Jej mąż – Michael, kie-
rując się opinią lekarzy o nieodwracalności i beznadziejności jej stanu, wystąpił 

                                                             

16 Por. Ana S. Iltis, „Bioethics and the Culture Wars”, Christian Bioethics 17, nr 1 (2011): 9–24. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

227 

 

o zaprzestanie karmienia i pojenia żony, wychodząc z założenia, że taka byłaby jej 

wola, gdyby była w stanie ją wyrazić. Decyzji sprzeciwiali się rodzice Terri, którzy 

utrzymywali, że nawiązują kontakt z córką i wierzący, że może ona wrócić do 
zdrowia i jednocześnie posądzający Micheala o złą wolę czy wręcz chęć uśmierce-

nia żony. Ostatecznie, zaprzestano podawania wody i jedzenia pacjentce, co bez-

pośrednio doprowadziło do jej śmierci17.  
Sprawa Schiavo była szeroko omawiana w mediach i przyczyniła się do wzro-

stu świadomości Amerykanów odnoście do problematyki końca życia. Miało to 

swój wymierny rezultat; w roku 1990 zaledwie 12% wypełniło deklaracje odnoście 
reanimacji, oddawania organów po śmierci czy sztucznego podtrzymywania ży-

cia, w roku śmierci Schiavo liczba ta wzrosła do 29% 18.  

Opisując sprawę Schiavo, amerykańscy myśliciele wskazują na takie warto-

ści, jak dobroczynność, czyli promowanie dobrostanu pacjentów, sprawiedliwość, 
rozumianą jako równy dostęp do usług medycznych oraz osobistą autonomię, 

a więc chronienie prawa pacjenta do kontrolowania tego, co dzieje się z jego cia-

łem i do decydowania o formie opieki medycznej19. Amerykański bioetyk Jon 
B. Eisenberg podkreśla, że mimo, iż żadna z wartości nie jest absolutna czy naj-

ważniejsza, to osobista autonomia ma szczególną wagę. Stwierdza, że jest to rys 

charakterystyczny dla zachodniej bioetyki, a w szczególności jest typowy dla ame-
rykańskiej etyki i amerykańskiego prawa. Autonomia jednostki ma w USA, jego 

zdaniem, długą tradycję. Wyrok Sądu Najwyższego z 1891r. w sprawie Union Pa-

cific Railway Co. versus Botsford głosił, że każda jednostka ma prawo do kontro-
lowania swojej własnej osoby w sposób wolny od wpływu innych. Natomiast 

w 1990 r. Sąd Najwyższy w sprawie Cruzan versus Missouri Departament of He-

alth orzekł, że integralność cielesna włącza prawo do odmowy podjęcia leczenia20.  
Za przeciwieństwo autonomii pacjenta uważa się paternalizm, który zakłada, 

że o losie pacjenta, jego leczeniu i traktowaniu, decyduje nie tyle on sam, co leka-

rze, personel medyczny, a dalej rodzina, wspólnota społeczna, do której należy 

                                                             

17 Por. Ronald E. Cranford, „A common Uniqueness: Medical Facts in the Schiavo Case”, 

w: The Case of Terri Schiavo. Ethics, Politics, and Death in the 21st Century, red. Kenneth Goodman 

(Oxford: Oxford University Press, 2010), 112–120. 
18 Por. Jon B. Eisenberg, „The Continuing Assault on Personal Autonomy in the Wake of the Schai-

avo Case”, w: The Case of Terri Schiavo. Ethics, Politics, and Death in the 21st Century, red. Kenneth 
Goodman (Oxford: Oxford University Press, 2010), 108. 

19 Tamże, 101. 
20 Tamże, 102. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

228 

 

pacjent. Na Florydzie, gdzie rozgrywała się sprawa Schiavo, prawo stoi na straży 

autonomii pacjenta i głosi, że każda kompetentna dorosła osoba ma prawo do au-

todeterminacji w sferze opieki medycznej i w sprawie swojego zdrowia, łącznie 
z możliwością podjęcia leczenia lub odrzucenia opieki medycznej. Kiedy nato-

miast pacjent nie jest w stanie ze względu na swój stan mentalny decydować o so-

bie, a pozostawił po sobie wolę, na przykład co do podtrzymywania życia czy do-
nacji organów, to tych wskazówek należy przestrzegać. W sytuacji, gdy pacjent nie 

może decydować o sobie, będąc np. w stanie śpiączki albo cierpiąc na skrajną de-

mencję, personel medyczny zobowiązany jest do realizowania wcześniej deklaracji 
pacjenta. Jeśli natomiast pacjent nie pozostawił po sobie jasno i wyraźnie określo-

nej woli, sąd dokonuje się rekonstrukcji życzeń pacjenta, opierając się na relacji 

jego opiekuna prawnego, który znał poglądy pacjenta – na przykład chory podczas 

prywatnych rozmów określił swoją wolę co do procedur ratujących życie. Trzecią 
metodą postępowania z „niekompetentnym pacjentem” jest działanie w imię naj-

lepszego dobra pacjenta, wtedy analizuje się sytuację pod względem tego, co jest 

obiektywnie jest najlepsze dla chorego21. Ten ostatni model stosowany jest wyłącz-
nie, gdy dwa pierwsze zawodzą. W opisanych wyżej procedurach uwidacznia się 

wyraźnie prymat autonomii pacjenta; takie zasady, jak nieszkodzenie, dobroczyn-

ność czy sprawiedliwość, są drugorzędne. Najważniejsze jest realizowanie woli pa-
cjenta i rekonstruowanie jej wszelkimi, czasem wątpliwymi, technikami. 

Również postępowanie dotyczące Schiavo odnosiło się głównie do zagadnie-

nia autonomii. Orzekając w jej sprawie, sędzia George Greer przyjął za rozstrzy-
gający dowód zeznania świadków, którzy za życia Terri słyszeli jej oświadczenia, 

że wolałaby zaprzestania sztucznego podtrzymywania życia. Mimo oporu ze 

strony środowisk konserwatywnych i ruchów obrony życia, pacjentka ostatecznie 
została odłączona od sztucznego odżywiania i po pewnym czasie zmarła. Eisen-

berg określa tę sytuacje mianem triumfu autonomii osobistej nad postawami pa-

ternalistycznymi. Badania opinii publicznej wykazały, że około 80% Amerykanów 

również odrzuciłoby środki podtrzymujące życie w sytuacji Schiavo22.  
Przeciwnicy decyzji sądu odwoływali się do woli rodziców, którzy chcieli, aby 

Terri była utrzymywana przy życiu. Przywoływano także chrześcijańską bioetykę, 

mówiącą o tym, że człowiek nie może decydować o swojej śmierci, że należy to 

                                                             

21 Tamże, 103. 
22 Tamże, 104. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

229 

 

wyłącznie do Boga, a eutanazja jest w świetle etyki chrześcijańskiej zbrodnią. Po-

nadto przywoływano pozostałe zasady pryncypializmu, takie jak nieszkodzenie. 

Skazywanie pacjentki na śmierć z pragnienia i głodu z pewnością kłóci się z tą 
zasadą. Tego typu argumentacje Eisenberg określił jako paternalizm i potraktował 

jako zamach na autonomię pacjenta23.  

Inne wątpliwości podnoszone w sprawie Schiavo dotyczą tego, że jest co naj-
mniej wątpliwe traktowanie autonomii jako kluczowej wartości w sytuacji, gdy 

pacjent stracił możliwość decydowania o sobie i całkowicie utracił zdolność ko-

munikacji ze światem zewnętrznym, gdy więc pacjent jest zdany na opiekę osoby 
trzeciej, która ostatecznie zadecyduje o jego życiu, bądź śmierci24. Pozostawanie 

w stanie całkowitej faktycznej zależności od decyzji innej osoby nie ma wiele 

wspólnego z autonomią. Podkreślano też, że większą wagę w tej sytuacji powinna 

mieć zasada dobrostanu pacjenta. Jednak tego typu krytykę, Eisenberg również 
określa jako reakcyjną postawę paternalizmu na triumf autonomii pacjenta25.  

Eisenberg uważa, że zarzutom „paternalistów” należy dać odpór, rozpo-

wszechniając ideę składania deklaracji dotyczących krytycznych sytuacji medycz-
nych, tak by stały się one częścią rutynowej dokumentacji medycznej. Uniknie się 

wtedy zarzutów, że decyzja pacjenta została wypaczona, zmanipulowana lub za-

pomniana26. Słabością tego typu deklaracji czy kart jest to, że nie są one w stanie 
ująć wszelkich trudnych sytuacji medycznych, w jakich znaleźć się może pacjent. 

Nie bierze się tutaj zupełnie pod uwagę, że każdy świadomy człowiek może zmie-

nić swoje poglądy. Ponadto, nasze przekonania często w ostatecznych i drama-
tycznych okolicznościach ulegają znacznym przemianom, a czas poważnej cho-

roby lub moment wypadku są właśnie takimi sytuacjami.  

Przebieg sprawy Terri Schiavo, jak i debata, która wokół niej narosła, wska-
zują na istotność, jeśli nie na prymat autonomii pacjenta w amerykańskim dys-

kursie bioetycznym. Samostanowienie człowieka stanowi fundamentalną wartość 

kultury zachodniej, a w szczególnym stopniu, kultury amerykańskiej. Postawa ta 

przekłada się bezpośrednio na kontekst bioetyczny. Jednakże autonomia jed-
nostki nie jest jedyną wartością w amerykańskim dyskursie bioetycznym, a jej he-

gemonia budzi sprzeciw. 

                                                             

23 Tamże. 
24 Tamże, 105. 
25 Tamże, 106. 
26 Tamże, 107. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

230 

 

Krytyka pryncypializmu i utylitaryzmu w USA 

 

Pryncypializm, odłam etyki lekarskiej wywodzący się ze Stanów Zjednoczo-
nych, sformułowany przez Thomasa Beauchampa i Jamesa Childressa, zakłada, że 

istnieją cztery podstawowe zasady etyczne, które powinny być powszechnie re-

spektowane. Odwołują się one do ponadkulturowej, uniwersalnej dla wszystkich 
ludzi powszechnej moralności (ang. common morality). Te cztery zasady, to przy-

woływane już wcześniej: szacunek dla autonomii pacjenta, nieszkodzenie, czyli 

najstarsza zasada etyki lekarskiej, wyrażana wcześniej łacińską sentencją primum 
non nocere, dobroczynność i sprawiedliwość, odnosząca się do dystrybucji usług 

medycznych27. Ten nurt bioetyki stał się najbardziej dominującym paradygmatem 

w świecie medycznym. Jednak jest on też najczęściej krytykowany ze względu na 

to, że wcale nie jest ideologicznie i kulturowo „przezroczysty”, w istocie swojej 
promuje określone wartości kulturowe, takie jak indywidualizm, autonomia, uni-

wersalność, obiektywność.  

Z krytyką pryncypializmu wystąpił podczas konferencji poświęconej funda-
mentom azjatyckiej bioetyki Carl B. Becker z Uniwersytetu w Kyoto. Już sam tytuł 

referatu jest znaczący Problems of „Principlism” in WASP Bioethics, czyli Pro-
blemy pryncypializmu w białej anglosaksońskiej protestanckiej bioetyce28. Użycie 
określenia WASP, wyraźnie sytuuje pryncypializm w konkretnym odniesieniu re-

ligijnym (protestantyzm), etnicznym (anglosaksońskość) oraz rasowym (literka 

W to skrót od angielskiego słowa white – biały), a także, ekonomicznym i społecz-
nym, skrót odnosi się bowiem głównie do przedstawicieli zamożnej klasy średniej 

w Stanach Zjednoczonych.  

 Becker twierdzi, że w gruncie rzeczy na świecie istnieje zgoda, że pewne za-
sady powinny regulować podejmowanie decyzji w medycynie, tak jak to się dzieje 

w przypadku praw człowieka czy ochrony środowiska. Stwierdza przy tym, że 

pryncypializm jest zakorzeniony w judeochrześcijańskiej tradycji dziesięciu przy-

kazań i jest podzielany przez większość anglosaksońskich instytucji i władz. Prze-
ważnie jednak funkcjonariusze władz, a także sami bioetycy, nie zdają sobie 

                                                             

27 Por. Beauchamp, Childress, Principles. 
28 Por. Carl B. Becker, „Problem of «Principlism» in WASP Bioethics”, w: Bioethics in Asia. 

The Proceedings of the UNESCO Asian Bioethics Conference (ABC’97) and the WHO-assisted Satellite 
Symposium on Medical Genetics Services, 3-8 Nov, 1997 in Kobe/Fukui, Japan, red. Norio Fujiki, Daryl 

Macer (Christchurch: Eubios, 1998): 77–80. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

231 

 

sprawy z tego dziedzictwa i kulturowego zakorzeniania. Becker ujmuje to ironicz-

nie – zadając retoryczne pytanie: argumentować można, że któż mógłby odrzucić 
ważność „szacunku” czy „autonomii”?29 

 Okazuje się, że pryncypializm jest coraz częściej krytykowany z różnych po-

zycji i punktów widzenia. Autor stwierdza, że indywidualizm narusza ważność re-

lacji międzyludzkich, które to uznawane są za kluczowe więzi w większości ludz-
kich społeczeństw. Ponadto, obiektywność i uniwersalność, jako istotne jakości 

w refleksji bioetycznej, nie wszędzie znajdują uznanie. Becker pisze, że wielu An-

glosasów wierzy, że podejmowanie decyzji w biznesie czy w kwestii praw czło-
wieka powinno się opierać na obiektywnych, „nieosobistych” (impersonal) zasa-

dach30. To samo dotyczy bioetyki. W większości kultur świata takie bezosobowe 

traktowanie spraw życia, zdrowia i śmierci jest jednak nie do pomyślenia31. 

Becker przywołuje krytykę pryncypializmu dokonaną przez filozofa Ste-
phena Toulmin’a, według którego, bioetyka przypomina bardziej kazuistyczne 

prawo niż matematyczną dedukcję. Lekarze, jak twierdzi, nie rozpoczynają pro-

cesu decyzji od teoretycznej zasady etycznej, a potem nie zastanawiają się, jak ją 
zastosować w praktyce, co właściwie zakłada pryncypializm. Sytuacja wygląda od-

wrotnie; lekarze stykają się z konkretnym przypadkiem i analizują jego specyfikę 

oraz uwzględniają konkretne okoliczności32. Prócz tego Becker odnosi się do fe-
ministycznej krytyki etyki lekarskiej, postulującej dodanie nowych wartości i za-

sad podkreślających relacyjny charakter ludzkiej egzystencji, takich jak empatia, 

opieka, brak przemocy, troska o innego33.  
Za najbardziej „zagrażające” pryncypializmowi w USA, Becker, uznaje jed-

nak krytykę ze strony mniejszości, w szczególności afroamerykańskiej oraz laty-

noskiej. Podważają one obiektywność i bezstronność wartości oraz zasad bioetyki 
pryncypialistycznej, wskazując na marginalizację grup mniejszościowych i nieu-

przywilejowanych przez system opieki zdrowotnej. Zwolennicy tejże opcji zauwa-

żają, że choroby i śmierć mają swoje podłoże w czynnikach społecznych i ekono-

micznych, w biedzie, głodzie, braku dostępu do bieżącej wody, braku edukacji, 
                                                             

29 Tamże, 77. 
30 Tamże. 
31 Por. uniwersalizm vs. partykularyzm: Alfons Trompenaars, Charles Hampden-Turner, Siedem 

wymiarów kultury: znaczenie różnic kulturowych w działalności gospodarczej, tłum. Bogumiła Nawrot 
(Kraków: Oficyna Ekonomiczna, 2002). 

32 Por. Becker, „Problem”, 78. 
33 Tamże, 79. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

232 

 

w fatalnych warunkach pracy. Co więcej, na uczelniach medycznych uczy się 

przyszłych lekarzy, aby drogie, zaawansowane technologicznie zabiegi medyczne 

były rzadziej stosowane na grupach ryzyka, czyli takich o mniejszej przeżywalno-
ści, krótszej średniej długości życia34. Grupami wyższego ryzyka okazują się prze-

ważnie przedstawiciele mniejszości lub grup nieuprzywilejowanych, w szczegól-

ności Afroamerykanie. Pytanie, jakie zdaniem grup mniejszościowych należałoby 
zadać w tej sytuacji, brzmi: dlaczego to przeważnie Afroamerykanie znajdują się 

w grupach ryzyka i w niezdrowym otoczeniu? 

Pryncypializm zakłada, że wszyscy ludzie są równi i znajdują się w podobnej 
sytuacji, ignorując zupełnie, mówi Becker, społeczne nierówności i niesprawiedli-

wości. Podsumowując stwierdza, że krytyka pryncypializmu nie powinna ozna-

czać jego końca, na pewno skończył się za to naiwny pryncypializm z połowy 

wieku dwudziestego35.  
Innym autorem krytykującym pryncypializm, a wraz z nim kulturę zachod-

nią, który jednocześnie uznaje wyższość kultur Wschodu, a co za tym idzie, wy-

wodzącej się ze Wschodu bioetyki, jest amerykański filozof Stephen A. Erickson. 
Rozpoczyna on swój wywód od konstatacji, że biomedycyna gwałtownie koloni-

zuje wszystkie aspekty ludzkiej natury36. Metafizyczny wymiar ludzkiej egzystencji 

został wyrugowany na rzecz świeckiego liberalizmu, który nie ma sensownej od-
powiedzi na wyzwania, jakie niesie ze sobą rozwój biomedycyny. Na Zachodzie 

dylematy etyczne sprowadzają się do indywidualnych wyborów poszczególnych 

osób, przez co zasadnicze pytania o ludzką kondycję zostają zredukowane do de-
cyzji konsumenckich. Erickson uważa, że pod tym względem przewagę nad indy-

widualistyczną kulturą zachodnią ma kultura konfucjańska, ponieważ operuje 

mocno ugruntowanym pojęciem rodziny. Indywidualizm na Zachodzie przejawia 
się nawet w sposobie nazywania osób – najpierw pojawia się imię, a dopiero potem 

nazwisko. Odwrotnie w kulturze chińskiej – najpierw podaje się nazwisko ro-

dzinne, a potem indywidualne imię. Odpowiedzialność moralna w chrześcijań-

stwie jest indywidualna, w konfucjanizmie zbiorowa, niegdyś w przypadku po-
ważnych przestępstw – jak zdrada stanu – karano nie tylko sprawcę, ale i całą jego 

rodzinę. Konfucjański model rodziny obejmuje zarówno rodziców, jak i dzieci, 

                                                             

34 Tamże. 
35 Tamże, 80. 
36 Por. Stephen A. Erickson, „Family Life, Bioethics and Confucianism”, w: The Family, Medical 

Decision-Making, and Biotechnology, red. Shui Ch. Lee (Dordrecht–London: Springer, 2007), 48. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

233 

 

nawet gdy są już dorosłe. To w rodzinie, twierdzi za Konfucjuszem Erickson, po-

szczególni jej członkowie uzyskują pełnię swoich możliwości i mogą się rozwijać37. 

Dorosłość nie jest – jak na Zachodzie – postrzegana jako moment, kiedy władza 
rodzicielska ustaje i człowieka może w końcu sam o sobie decydować, ale wręcz 

przeciwnie, zakłada nadal aktywne bycie w rodzinie38. Zachodnie uwolnienie od 

więzów rodzinnych nie jest tu widziane jako krok ku uniezależnieniu, lecz jako 
przejaw alienacji, emocjonalnej i społecznej ułomności39. Słaba konstytucja ro-

dziny na Zachodzie przekłada się na marność etyki lekarskiej zredukowanej do 

bilansu ekonomicznego. 
Natomiast Tristram H. Engelhardt wskazuje, że odmienne sposoby pojmo-

wania rodziny i jej roli w życiu jednostki, są głównymi zarzewiami wojen kulturo-

wych w bioetyce. Główną linię konfliktu widzi w sporze między tradycjonalistami 

a postmodernistycznymi liberałami. Jego zdaniem tym, co łączy podejście muzuł-
mańskie, judaistyczne, chrześcijańskie czy konfucjańskie, mimo wszelkich istnie-

jących między nimi różnic, jest to, że rodzina w ich rozumieniu opiera się na po-

rządku kosmicznym, naturalnym, boskim lub na innym głębszym, fundamental-
nym wymiarze rzeczywistości. W konsekwencji, kwestie związane z rodziną leżą 

poza dziedziną wolnego wyboru człowieka, wykluczają jakiekolwiek negocjacje. 

Z drugiej strony wiąże się to z postrzeganiem aktorów życia społecznego jako po-
wiązanych szeregiem rozmaitych relacji.  

Natomiast z perspektywy post-tradycyjnej i postmodernistycznej tożsamość 

jednostki nie jest zdeterminowana społecznie, stanowi raczej otwarty projekt, 
w którym podmiot konfiguruje swoje relacje z innymi, w tym z rodziną i innymi 

grupami społecznymi przez dokonywanie wyborów, podejmowanie samodziel-

nych decyzji. Z tego punktu widzenia prymat zyskują takie kwestie, jak autonomia 
jednostki, wolność, samorealizacja. Trudno znaleźć wspólny mianownik dla tych 

odmiennych perspektyw; w pierwszej dominuje orientacja rodzinna, w drugiej 

– indywidualistyczna40.  

                                                             

37 Por. Fan Ruiping, „Confucian Familism”. 
38 Por. Erickson, „Family Life”, 49. 
39 Por. Po-Keung Ip, „Confucian Personhood and Bioethics”, w: Bioethics: Asian Perspectives, 

red. Ren-Zong Qiu (London-Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2003). 
40 Por. Tristan H. Engelhardt, „The Family in Transition and in Authority. The Impact of Biotech-

nology”, w: The Family, Medical Decision-Making, and Biotechnology, red. Shui Ch. Lee (Dordrecht–

London: Springer, 2007), 29. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

234 

 

Współczesne biotechniki podważają dotychczasową podstawową strukturę 

i funkcje rodziny. Tradycyjnie rzecz ujmując, rodzina to grupa społeczna, powią-

zana związkami genetycznymi lub emocjonalnymi, która spełnia funkcje repro-
dukcyjne i opieki nad dziećmi. W różnych kulturach oczywiście istnieją odmienne 

wzorce rodziny, jednak podstawowe jej cechy (reprodukcja i powiązania biolo-

giczne między jej członkami), jak twierdzi Engelhardt, są zasadniczo takie same. 
Obecnie jednak dzięki zapłodnieniu in vitro przy użyciu komórek rozrodczych 

dawcy spoza małżeństwa, macierzyństwu zastępczemu, wcześniejsze definicje ro-

dziny tracą na znaczeniu. Dziecko może mieć nawet pięcioro rodziców: dwóch 
opiekunów, który je wychowują, dawcę spermy, dawczynię komórki jajowej 

i matkę zastępczą, która nosiła ciążę i urodziła dziecko. Engelhardt zadaje pytanie: 

jak wobec tego, rodzina może mieć charakter normatywny, skoro jej biologiczne 

i społeczne podstawy zostały przekształcone41. Aktywność seksualna została za 
sprawą biotechnologii oddzielona od reprodukcji, a reprodukcja od tradycyjnych 

modeli rodziny. W miejsce biologicznej konieczność pojawił się wybór.  

Ponadto, indywidualistyczna, świecka kultura daje jednostce prawo do sa-
mookreślenia, odrzuca normatywną rolę faktów biologicznych czy historycznych. 

Jednostka ma władzę określania, w jakie układy społeczne warto wchodzić. Doty-

czy to także kwestii małżeństwa i posiadania dzieci. Co za tym idzie, stwierdza 
Engelhardt, liberalno-kosmopolityczny etos nie uznaje rodziny ani za neutralny 

aksjologicznie fakt biologiczny, ani społeczny. Nie widzi w niej immanentnej spo-

łecznej struktury, która jest oczywista sama przez się. Zamiast tego rodzina po-
strzegana jest jako grupa realizująca swoje własne interesy, które często stoją 

w sprzeczności ze sprawiedliwością społeczną, ponieważ preferuje dobro swoich 

członków. Co więcej, rodzina z wpisaną w nią strukturą, podziałem ról związa-
nych z płcią i wiekiem, wewnętrzną hierarchią jest z istoty swojej anty-egalitary-

styczna.  

Co znamienne dla współczesnej kultury północno-amerykańskiej, to fakt, że 

jednostka zyskała władzę dysponowania swoim własnym losem i ciałem, uzyskała 
prawo do podejmowania samodzielnych decyzji w sprawach medycznych42. 

W paradygmacie współczesnej bioetyki to jednostka jest źródłem władzy, dzięki 

której może decydować o swoim leczeniu. W przeciwieństwie do tego, tradycyjne 
podejście do bioetyki traktuje rodzinę jako rodzaj społecznej instytucji, która jest 
                                                             

41 Tamże, 30. 
42 Tamże, 32. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

235 

 

pośrednikiem między pacjentem a państwem, w tym opieką zdrowotną43. Tutaj to 

rodzina jest źródłem autorytetu. Engelhardt określa nawet taką rodzinę mianem 

mini-państwa. W tym modelu oczekuje się, że rodzina będzie zaangażowana 
w opiekę medyczną łącznie z otrzymywaniem informacji o stanie zdrowia pa-

cjenta oraz włączając w to, podejmowanie decyzji w imieniu pacjenta. Według 

Engelhardta, ten zorientowany rodzinnie model podejmowania decyzji, po części 
wynika z dziedzictwa tradycyjnych kultury, po części zaś jest współczesną, aktu-

alną reakcją na anomię społeczeństw zachodnich, gdzie alienacja, samotność, roz-

wody i rozbite rodziny nie należą do rzadkości.  
Zarysowując opozycję między zachodnią, utożsamianą głównie ze Stanami 

Zjednoczonymi, indywidualistyczną bioetyką a zorientowaną rodzinnie, bioetyką 

wschodnio-azjatycką, Engelhardt zauważa, że w praktyce nie jest ona tak ostra, 

nie ma bowiem wyraźnych różnic w traktowaniu pacjentów w Ameryce i Azji. Za-
chodni indywidualizm i autonomia pacjenta w kontekście rzeczywistych sytuacji 

z izb przyjęć, szpitalnych sal i gabinetów lekarskich, kruszeją. Jawią się raczej jako 

zewnętrzna ideologiczna powłoka, gdy jednak zajrzy się pod nią, okazuje się, że 
rola rodziny jest nadal znacząca. Lekarze w USA współpracują nie tylko z pacjen-

tem, ale często z jego rodziną, aby ustalić decyzję dotyczącą leczenie pacjenta44.  

Decyzyjna rola rodziny ujawnia się zwłaszcza w przypadkach, gdy pacjent 
nie jest zdolny do podejmowania wyborów. W Teksasie na przykład, jeśli pacjent 

nie jest kompetentny, a jego prawny opiekun nie jest obecny, albo nie został wy-

znaczony przez sąd, to decyzje podejmuje w hierarchicznej kolejności: małżonek 
lub żona pacjenta, następnie – dorosłe dziecko pacjenta albo większość dorosłych 

dzieci (jeśli decyzje są rozbieżne), rodzice pacjenta, potem osoba wskazana wcze-

śniej przez pacjenta albo najbliższy krewny. Nawet w indywidualistycznym, libe-
ralnym społeczeństwie miejsce i znaczna rola rodziny zostają w praktyce zacho-

wane, stwierdza Engelhardt.  

 

 

Bioetyka afroamerykańska 

 

 Krytyczny namysł nad pryncypializmem dokonywany jest także z punktu 
widzenia tak zwanej bioetyki afroamerykańskiej. Sama bioetyka afroamerykańska 
                                                             

43 Tamże, 35. 
44 Tamże, 37. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

236 

 

nie jest wyraźnie wyodrębniona czy ukonstytuowana jako niezależny nurt bioe-

tyki45. Część afroamerykańskich lekarzy odrzuca zupełnie pomysł odrębnej bioe-

tyki afroamerykańskiej, podważając twierdzenie, żeby kwestie rasowe miały jaki-
kolwiek wpływ na traktowanie pacjentów, a jeśli tak rzeczywiście się dzieje, to 

świadczy to raczej źle o lekarzach czy personelu medycznym46. Inni, jak Jorge 

L. A. Garcia, który na początku lat 90. XX w. wystąpił z postulatem bioetyki afro-
amerykańskiej, wskazują, że dominujące w USA stanowiska pryncypializmu i uty-

litaryzmu nie są wystarczająco wyczulone na los grup mniejszościowych czy mar-

ginalizowanych. W jego wizji bioetyka afroamerykanska zbliża się do ruchów 
zrzeszających niepełnosprawnych, w przypadku Afroamerykanów chodzi jednak 

o „społeczną niepełnosprawność”, lata wyzysku, eksploatacji i niesprawiedliwego 

traktowania w USA47. Afroamerykanom długo przecież pozbawionym wolności 

osobistej i możliwości samostanowienia, traktowanym jak własność białych wła-
ścicieli, nie przysługiwał właściwie status osoby, a już na pewno nie autonomicz-

nej, samostanowiącej jednostki. W bioetyce pryncypialistycznej i utylitarystycznej 

natomiast pojęcie osoby i autonomii są absolutnie kluczowe, trudno jednak nagle 
przekonać się do tych pojęć skoro do niedawna nie odnosiły się one w ogóle do 

Afroamerykanów. Garcia przyjmuje postawę nieufną wobec dominujących para-

dygmatów bioetycznych, niekoniecznie skuteczne mogą być one bowiem 
w ochronie grup spoza kultury dominującej, którą jest kultura białych. Za szcze-

gólnie niebezpiecznie uznaje pojęcie „jakości życia” szczególnie popularne w bio-

etyce utylitarystycznej Petera Singera48. Pozwala ono mianowicie na zdyskredyto-
wanie wartości życia ludzi upośledzonych fizycznie czy społecznie.  

 Bioetyka afroamerykańska piętnuje także takie przejawy kultury białych, 

jak skandaliczne badania nad zaawansowaną kiłą wśród czarnoskórej ludności 
Alabamy w Tuskegee w latach 1932–1972. Czarnoskórzy Amerykanie nie wie-

dzieli ani o diagnozie, ani o celu o badania; wmawiano im, że cierpią na „złą krew”. 

Mimo, że skuteczny antybiotyk był dostępny już w latach 50. XX w., badanym 

z premedytacją go nie podawano, nie informowano o ryzyku zarażenia partnerek 
                                                             

45 Por. Agata Strządała, „Pojęcie rasy w bioetyce afro amerykańskiej”, Tematy z Szewskiej 3, nr 3 

(2014): 9–22. 
46 Por. Reginald L.Penistone, „Does an African American Perspective Alter Clinical Ethical Deci-

sion Making At the Bedside”, w: African American Bioethics. Culture, Race, and Identity, red. Lawrence 
Prograis, Edmund D. Pellegrino (Washington: Georgetown University Press, 2007), 129–130. 

47 Por. Garcia, „Revisiting”. 
48 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

237 

 

i potomstwa, które przychodziło na świat często z kiłą wrodzoną49. Szczególnie 

szokujący jest fakt, że badania kontynuowano aż do lat 70. XX w., mimo że zasady 

prowadzenia eksperymentów na ludziach określono w kodeksie norymberskim, 
który zakładał m.in. świadomą zgodę, dobrowolność i nieszkodzenie jako warunki 

sine qua non badań naukowych na ludziach50.  

Wskazuje się także, że Afroamerykanów trapią specyficzne przypadłości 
zdrowotne i choroby, na przykład na skutek czynników genetycznych znacznie 

częściej cierpią na anemię sierpowatą. Jednak znacznie wyższa śmiertelność nie-

mowląt, częstsze występowanie wśród nich niż u białych Amerykanów raka pro-
staty czy chorób sercowo-krążeniowych, wynikają z przebywania w gorszych wa-

runkach społeczno-ekonomicznych, gorszej diety i niskich standardów socjal-

nych. Świadczą one, że medyczne i okołomedyczne potrzeby ludności czarnej są 

nieco inne niż białych, a więc i „ślepa na kolor skóry” bioetyka nie spełni swego 
zadania, skuteczna pomoc wymaga bowiem uwzględnienia społecznych i histo-

rycznych czynników wpływających na zdrowotną sytuację Afroamerykanów. 

Czynniki historyczne, a obecnie społeczne i ekonomiczne, podważają ich pełną 
autonomię w społeczeństwie amerykańskim, dlatego też pryncypialistyczna za-

sada szacunku dla autonomii pacjenta nie jest możliwa do pełnego zastosowania 

w tej sytuacji. 
Odmiennie niż u białych kształtują się też przekonania dotyczące śmierci 

mózgowej. Znaczącym przypadkiem, który zelektryzował nie tylko społeczność 

afroamerykańską, była tragiczna historia Jahi McMath, afroamerykańskiej dziew-
czynki, u której w grudniu 2013 r. stwierdzono śmierć mózgu na skutek powikłań 

po rutynowej procedurze wycięcia migdałków i zalecono odłączenie jej od apara-

tury podtrzymującej życie. Rodzice nie zgodzili się z diagnozą i utrzymywali, że 
dziewczynka się z nimi komunikuje. Szpital dążył do odłączenia pacjentki i odda-

lenia jej ze szpitala, jako że leczenie nie było w tym przypadku możliwe. Ostatecz-

nie dziewczynkę na skutek decyzji sądu usunięto ze szpitala i wypisano świadec-

                                                             

49 Por. Mariusz Biedrzycki, „Eksperymenty biomedyczne na ludziach”, Znak, 1996, nr 12: 65. 
50 W kodeksie norymberskim z 1947 r. zawarto zasady prowadzenia eksperymentów na ludziach, 

wśród tych zasad wymieniono przede wszystkim dobrowolność udziału w eksperymencie, poprzedzać 
go powinny badania na zwierzętach, powinien być tak prowadzony, aby unikać niepotrzebnego bólu 

i uszkodzeń ciała, a także cierpienia psychicznego, zakazano takich praktyk, które jak można się spo-

dziewać, doprowadzą do nieodwracalnego kalectwa albo śmierci. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

238 

 

two zgonu, a rodzice przewieźli ją do miejsca, gdzie zapewnili jej aparaturę pod-

trzymującą podstawowe funkcje biologiczne. Sytuacja trwała 4 lata. W końcu 

w czerwcu 2018 r. Jahi zmarła (śmierć biologiczna)51, na nowo wzniecając debatę, 
o tym, co to znaczy być martwym i czy można mieć dwa świadectwa zgonu.  

W USA jedynie w stanie Nowy Jork i w New Jersey rodzina może odrzucić 

śmierć mózgową ze względów religijnych, prawo to zostało wprowadzone na sku-
tek nacisków ortodoksyjnych żydów, wierzących że człowiek żyje dopóki oddycha 

i bije jego serce52. Wydaje się, że odmienność poglądów bioetycznych zyskuje 

uznanie, gdy jest częścią pewnej uznanej tożsamości grupowej. Postawy Afroame-
rykanów wobec podtrzymywania życia są znacząco odmienne od białych, dwa 

razy więcej Afroamerykanów niż Amerykanów europejskiego pochodzenia chce 

maksymalnego przedłużania życia za pomocą nadzwyczajnych środków53. Jednak 

w przeciwieństwie do poglądów ortodoksyjnych żydów odwołujących się do Tal-
mudu, ich poglądy bioetyczne nie są w USA szanowane po prostu ze względu na 

przynależność do pewnej subkultury, ze względów tożsamościowych. Wydaje się 

jednak, że powoli się to zmienia, gdyż inaczej niż w przypadku Schiavo, gdzie od-
stąpiono od sztucznego odżywiania, Jahi, dzięki interwencji rodziny po wydaleniu 

ze szpitala przełączono na inną, nieszpitalną aparaturę i w tajemnicy przewieziono 

do miejsca, gdzie egzystowała jeszcze cztery lata. 
Bioetyka afroamerykańska, podobnie jak afrykańska oraz latynoska są wyra-

zem – ujmując to słowami Arjuna Appadurai – mobilizacji kulturalistycznej. Mo-

bilizacja kulturalistyczna zakłada zmobilizowanie etniczności lub lokalności przez 
praktyki nowoczesnego państwa obywatelskiego, której rezultatem jest generowa-

nie różnic kulturowych po to, aby dana grupa przetrwała w państwie jako odrębna 

jednostka polityczna lub skutecznie domagała się swoich praw i szacunku54. Bio-
etyka staje się w mojej ocenie jednym z kanałów tak rozumianej kulturalizacji. 

Bioetyka jest instrumentem i medium, przez które wytwarza się, wzmacnia i wy-

raża różnice kulturowe, dzięki czemu poszczególne grupy mogą mówić własnym 

głosem, lub wyrażać własne interesy, a następnie forsować określone biopolityki. 
                                                             

51 Por. https://edition.cnn.com/2018/06/29/health/jahi-mcmath-brain-dead-teen-death/index 

.html (dostęp 30.07.2018). 
52 Por. David J. Bleich, „Establishing Criteria of Death”, w: Jewish Bioethics, red. Fred Rosner, 

David J. Bleich (New York: Hebrew Publishing Company, 1983): 280–281. 
53 Por. Rachel Aviv, „What does it mean to die?”, New York Times, 05.02.2018, 

https://www.newyorker.com/magazine/2018/02/05/what-does-it-mean-to-die (dostęp 30.07.2018). 
54 Por. Appadurai, Nowoczesność bez granic, 215. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

239 

 

W przypadku bioetyki łacińskiej, azjatyckiej czy afrykańskiej mamy do czynienia 

ze wzmacnianiem różnic kulturowych wobec Zachodu i państw w przeszłości ko-

lonizujących. W bioetyce afroamerykańskiej widzimy przykład aktywnego szuka-
nia, wytwarzania i wzmacniania różnic kulturowych między białymi i czarnymi 

Amerykanami.  

 
 

Kulturalizm bioetyki kanadyjskiej 

 
Ciekawym przypadkiem bioetyki zachodniej jest bioetyka kanadyjska. 

Mimo, że zasadniczo hołduje tym samym wartościom, jak autonomia i indywidu-

alizm, charakterystycznym dla całej kultury zachodniej, pewne jej cechy wyłamują 

się z tego wzorca, ukazując jednocześnie, że tzw. bioetyka zachodnia, mimo kry-
tycznych głosów neokonfucjanistów nie jest tak monolityczna i skomercjalizo-

wana, jak mogłoby się wydawać. O ile w Stanach Zjednoczonych wolność repro-

dukcyjna w istocie swojej sprowadza się do decyzji konsumpcyjnej, a medycyna 
jest tylko kolejnym hipermarketem, o tyle kanadyjska bioetyka ukonstytuowana 

jest na takich wartościach, jak solidarność, równość i tolerancja, a także aktywne 

wspieranie różnorodności kulturowej. Bezpośrednio jej problematyka wiąże się 
z tematyką narodowościową i tożsamościową.  

Narodowa identyfikacja Kanadyjczyków jest problematyczna i sami Kana-

dyjczycy poszukują nowej definicji tożsamości narodowej. W życiu codziennym 
wyrażają swoją tożsamość w negatywny sposób, anglojęzyczna większość określa 

siebie mówiąc: „Nie jesteśmy Amerykanami”, frankofońska mniejszość koncen-

trująca się w Quebeku natomiast mówiąc, że „nie są Francuzami”55. Ten tożsamo-
ściowy kryzys wynika z sąsiedztwa dominujących na kontynencie Stanów Zjedno-

czonych. Dominacja „większego brata” wyraża się w sferze ekonomicznej, mili-

tarnej i kulturowej. Po drugie zaś, problemy z samookreśleniem się wypływają 

z oficjalnej polityki wielokulturowości (wprowadzonej w latach 70. XX w.), która 

                                                             

55 Andrea Frolic, Michael D. Coughlin, Bernard Keating, „The Dominion of Bioethics. National-

ism and Canadian Bioethics”, w: Bioethics around the Globe, red. Catherine Myser (Oxford: Oxford 

University Press, 2011), 191.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

240 

 

obejmuje nie tylko francuskojęzyczną mniejszość, ale także ludność autochto-

niczną Inuitów i Indian oraz imigrantów56. Kolejnym czynnikiem jest to, że Ka-

nada zajmuje ogromne terytorium, które jest w przeważającej mierze słabo zalud-
nione i zdominowane przez dziką przyrodę.  

Co interesujące, kanadyjski narodowy dyskurs tożsamościowy obejmuje 

sprawy opieki zdrowotnej i bioetyki. Wykluczone są z niego ze względu na są-
siedztwo potężnego mocarstwa, z którym trudno konkurować pod tym względem, 

sprawy ekonomiczne. W przeciwieństwie do Stanów Zjednoczonych, nigdy też 

nie postrzegano tam opieki zdrowotnej jako dobra rynkowego, podlegającej wy-
łącznie ekonomicznym regulacjom wolnorynkowym, ale jako dobro publiczne. 

Zarządzanie opieką zdrowotną oparte jest na takich wartościach, jak: równość, 

czyli traktowanie ludzi w równy sposób, ale respektując różnice miedzy nimi; so-

lidarność, rozumiana jako bezwzględna powinność odpowiadania na potrzeby 
zdrowotne ludzi bez zastanawiania się nad tym, czy są w stanie zapłacić za 

usługę57.  

Kanada może się poszczycić powszechnym dostępem do opieki zdrowotnej, 
porównywalnej jedynie do sytuacji w krajach skandynawskich, co czyni te pań-

stwa wyjątkowymi w skali świata. Mimo pojawiających się co jakiś czas prób re-

wizji czy krytyki tego podejścia, Kanadyjczycy trzymają się tej polityki zdrowotnej, 
co uzasadniają swoją cechą narodową, za jaką uważają wysokie morale, zwłaszcza 

w porównaniu z USA. Widzą siebie jako opcję pośrednią między amerykańskim 

indywidualizmem a europejskim komunitaryzmem, który cechuje ich zdaniem 
stary kontynent. Za swoje cechy narodowe uważają pokojowość, postępowość, to-

lerancję dla kulturowej różnorodności, solidarność ze wszystkimi obywatelami, 

wyrażającą się przez państwowe wsparcie edukacji, medycyny i innych progra-
mów socjalnych58. 

Dwujęzyczność, regionalizm, wielokulturowość oraz amerykańska domina-

cja stanowią poważne trudności w kształtowaniu kanadyjskiej tożsamości naro-

dowej, stąd szczególna rola bioetyki jako ośrodka krystalizacji narodowościowego 
dyskursu59. Historyczne początki państwa związane są z działaniem dwóch nacji: 

                                                             

56 Por. David T. Goldberg, Multiculturalism: A Critical Reader (London–New York: Routledge, 

1994). 
57 Por. Frolic, Coughlin, Keating, „The Dominion”, 192–194. 
58 Tamże, 194. 
59 Tamże, 195. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

241 

 

Brytyjczyków i Francuzów, duży napływ imigrantów oraz udział ludności auto-

chtonicznej sprawiają, że wielokulturowość i dążenie do zachowania kulturowego 

dziedzictwa tychże kultur, stanowią fundament polityki kulturalnej Kanady od lat 
70. XX wieku. W takim kierunku polityki kulturalnej zaznacza się też zdecydo-

wana różnica wobec Stanów Zjednoczonych, które promują raczej asymilację imi-

grantów.  
Wielokulturowość znajduje swoje odbicie w kanadyjskiej bioetyce. Autorzy 

artykułu Domination of Bioethics wykazują, że bioetycy w Quebeku nie różnią się 

znacząco w swych rozważaniach od tych anglo-kanadyjskich, odróżnia ich jedynie 
zakres referencji obejmujących nie tylko anglosaskich myślicieli, ale i filozofów 

z Europy kontynentalnej (Ricoeura, Levinasa czy Habermasa). To, co jest dla nich 

charakterystyczne to raczej sposób postrzegania Quebeku i jego mieszkańców, 

traktują oni swoich pobratymców jako naród, a także uważają, że mają prawo do 
niezależnego regulowania rozwiązań bioetycznych, podejmują także wiele inicja-

tyw legislacyjnych w tym kierunku60. Quebek jest prowincją, która podejmuje zde-

cydowanie najwięcej inicjatyw politycznych i legislacyjnych w zakresie bioetyki. 
Kolejnym ważnym rozdziałem bioetyki kanadyjskiej są kwestie związane 

z ludnością indiańską, Inuitami i innymi grupami zamieszkującymi terytorium 

Kanady przed kolonizacją. Grupy te doznały wielu krzywd, zbrodni ludobójstwa, 
wyzysku, przejmowania ziemi, a także aktywnych kampanii zmierzających do 

przymusowej asymilacji (przymusowe zabieranie dzieci, umieszczanie ich w szko-

łach z internatem, gdzie poddawano je przymusowej chrystianizacji i enkultura-
cji). Na skutek wcześniejszych zaniedbań i często wciąż upośledzonych warunków 

życia ludność tę trapią poważne problemy zdrowotne. Szczególną troską obejmuje 

się także badania naukowe prowadzone wśród Indian i Inuitów, tak aby nie do-
chodziło do nadużyć i dalszego wykorzystywania tych społeczności. Badania te 

prowadzone są zgodnie z zasadą, że społeczność powinna być czynnym uczestni-

kiem naukowych dociekań, mieć wgląd i kontrolę nad wszystkimi etapami badań, 

od początkowych założeń, wyboru metod i technik naukowych po implementację 
wyników61.  

Podsumowując, stwierdzić można, że oprócz typowych zadań, jak zajmowa-

nie się kwestiami końca i początków życia, badaniami biomedycznymi etc., bioe-

                                                             

60 Tamże, 197. 
61 Tamże, 200. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

242 

 

tyka w Kanadzie koncentruje się na polityce zdrowotnej. Sposób uprawiania bio-

etyki typowy dla Kanady to szerokie konsultacje społeczne obejmujące mniej-

szość, a także to, że jest ona postrzegana jako aktywność kulturotwórcza o charak-
terze tożsamościowym, która jest elementem wyrażania i realizowania specyfiki 

narodowej i państwowej. Kulturalizm jako nurt w bioetyce istnieje więc nie tylko 

w kręgu kultur niezachodnich, ale również w łonie kultury indywidualistycznej, 
gdzie swoją odmienność kulturową, ale też polityczną i ideologiczną, wyraża się 

poprzez dyskurs bioetyczny. 

  
 

Podsumowanie 

 

Bioetyka w Stanach Zjednoczonych i Kanadzie pozostaje bezsprzecznie pod 
dużym wpływem pojęcia autonomii jednostki. Debata i sprawa sądowa dotycząca 

Terri Shavo koncentrowała się na tym zagadnieniu bardziej niż na idei współczu-

cia, godnej śmierci czy respektowaniu zdania rodziny. Niemniej pozycje anyindy-
widualistyczne, proweniencji chrześcijańskiej podkreślające miłość bliźniego są 

wciąż silne. Ponadto narastają też tendencje kulturalistyczne, reprezentowane 

przez mniejszość, jak Afroamerykanie w USA, lub grupy narodowe, jak Kanadyj-
czycy, którzy za sprawą bioetyki kulturalistyczej próbują zaznaczyć swoją nieza-

leżność wobec presji skrajnego amerykańskiego indywidualizmu w etyce medycz-

nej i wobec ekonomii medycyny. Kulturalizm jako trend narastający od lat 90. XX 
wieku w bioetyce nie jest więc jedynie domeną krajów czy obszarów niezachod-

nich, lecz podobnie jak tam, również na Zachodzie jest odpowiedzią na hegemo-

nię kulturową. W Kanadzie wyznacza granicę demarkacyjną od silniejszego połu-
dniowego sąsiada, a także stanowi element narodowej i tożsamościowej narracji. 

Natomiast wewnątrz USA jest czynnikiem kształtowania się subkulturowej, 

mniejszościowej tożsamości. 

 
 

Bibliografia 
 

Appadurai, Arjun. „Putting hierarchy in its place”. Cultural Anthropology, 1988, nr 3: 36–49. 
Appadurai, Arjun. Nowoczesność bez granic. Kulturowe wymiary globalizacji. Tłum. Zbigniew 

Pucek. Kraków: Universitas, 2005. 
Assmann, Jan. Pamięć kulturowa. Tłum. Anna Kryczyńska-Pham. Warszawa: WUW, 2008. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

243 

 

Aviv, Rachel. „What does it mean to die?”. New York Times. 05.02.2018. 

https://www.newyorker.com/magazine/2018/02/05/what-does-it-mean-to-die (dostęp: 
30.07.2018). 

Azetsop, Jacquineau. „New Direction in African Bioethics: Ways of Including Public Health 
Concerns in the Bioethical Agenda”. Developing World Bioethics 11, nr 1 (2011): 4–15.  

Beauchamp, Tom, James F. Childress. Biomedical Ethics. Oxford: Oxford University Press, 

2001. 
Becker, Carl B. „Problem of «Principlism» in WASP Bioethics”. W: Bioethics in Asia. The Pro-

ceedings of the UNESCO Asian Bioethics Conference (ABC’97) and the WHO-assisted 
Satellite Symposium on Medical Genetics Services, 3-8 Nov, 1997 in Kobe/Fukui, Japan. 

red. Norio Fujiki, Daryl Macer, 77–80. Christchurch: Eubios, 1998.  
Biedrzycki, Mariusz. „Eksperymenty biomedyczne na ludziach”. Znak, 1996, nr 12: 65. 

Bleich, David J. „Establishing Criteria of Death”. W: Jewish Bioethics, red. Fred Rosner, David 
J. Bleich, 277–295. New York: Hebrew Publishing Company, 1983. 

Cranford, Ronald E. „A common Uniqueness: Medical Facts in the Schiavo Case”. W: The Case 
of Terri Schiavo. Ethics, Politics, and Death in the 21st Century, red. Kenneth Goodman, 
112–136. Oxford: Oxford University Press, 2010.  

Eisenberg, Jon B. „The Continuing Assault on Personal Autonomy in the Wake of the Schaiavo 
Case”. W: The Case of Terri Schiavo. Ethics, Politics, and Death in the 21st Century, 

red. Kenneth Goodman, 101–110. Oxford: Oxford University Press, 2010. 
Erickson, Stephen A. „Family Life, Bioethics and Confucianism”. W: The Family, Medical De-

cision-Making, and Biotechnology, red. Shui Ch. Lee, 47–58. Dordrecht–London: 
Springer, 2007. 

Engelhardt, Tristan H. „The Family in Transition and in Authority. The Impact of Biotechnol-
ogy”. W: The Family, Medical Decision-Making, and Biotechnology, red. Shui Ch. Lee, 
27–45. Dordrecht–London: Springer, 2007. 

Fan, Ruiping. „Confucian Familism and Its Bioethical Implications”. W: The Family, Medical 
Decision-Making, and Biotechnology, red. Shui Ch. Lee, 15–26. Dordrecht–London: 

Springer, 2007. 
Frolic, Andrea, Coughlin, Michela D. Keating, Bernard. „The Dominion of Bioethics. Nation-

alism and Canadian Bioethics”. W: Bioethics around the Globe, red. Catherine Myser, 
191–215. Oxford: Oxford University Press, 2011. 

Garcia, Jorge L.A. „Revisiting African American Perspectives on Biomedical Ethics: Distinc-
tiveness and Other Questions”. W: African American Bioethics. Culture, Race, and Iden-
tity, red. Lawrence Prograis, Edmund D. Pellegrino, 1-24. Washington: Georgetown Uni-
versity Press, 2007. 

Goldberg, David T. Multiculturalism: A Critical Reader. Londyn–Nowy Jork: Routledge, 1994. 

Iltis, Ana S. „Bioethics and the Culture Wars”. Christian Bioethics 17, nr 1 (2011): 9–24. 
Ip, Po-Keung. „Confucian Personhood and Bioethics”. W: Bioethics: Asian Perspectives, 

red. Ren-Zong Qiu, 49–56. London–Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2003. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

244 

 

Legarda Calderón, Germán A. „A Critical Reading of Latin American Bioethics”. W: Ibero-
American Bioethics. History and Perspectives, red. Leo Pessini, Christian De Paul de Bar-
chifontaine, Fernando Lolas Stepke, 359–368. New York: Springer, 2010. 

Mainetti, José Alberto. „The Discourses of Bioethics in Latin America”. W: Ibero-American 
Bioethics. History and Perspectives, red. Leo Pessini, Christian De Paul de Barchifontaine, 
Fernando Lolas Stepke. Tłum. Jeniffer Bulcock, Adail Sobral, Maria S. Gonçalves, 21–27. 

New York: Springer, 2010.  
Mfutso-Bengo, Joseph, Masiye, Francis. „Toward an African Ubuntulogy/uMunthology Bio-

ethics in Malawi in The Context of Globalization”. W: Bioethics around the Globe, 
red. Catherine Myser, 151–163. Oxford: Oxford University Press, 2011.  

Onuoha, Chikezie. Bioethics Across Borders. An African Perspective. Uppsala: Uppsala Uni-
versitet, 2007.  

Penistone, Reginald L. „Does an African American Perspective Alter Clinical Ethical Decision 
Making at the Bedside”. W: African American Bioethics. Culture, Race, and Identity, 

red. Lawrence Prograis, Edmund D. Pellegrino, 127–136. Washington: Georgetown Uni-
versity Press, 2007. 

Singer, Peter. O życiu i śmierci. Upadek etyki tradycyjnej. Tłum. Anna Alichniewicz. Warszawa: 

PIW, 1997. 
Strządała, Agata. „Pojęcie rasy w bioetyce afro amerykańskiej”. Tematy z Szewskiej 3, nr 3 

(2014): 9–22. 
Sy, Peter A. „Doing Bioethics in the Philippines: Challenges and Intersections of Culture(s) and 

Medicine(s)”. W: The Proceedings of the UNESCO Asian Bioethics Conference (ABC’97) 
and the WHO-assisted Satellite Symposium on Medical Genetics Services, 3-8 Nov, 1997 
in Kobe/Fukui, Japan, red. Norio Fujiki, Daryl Macer, 103–106. Christchurch: Eubios, 
1998. 

Tan-Alora, Angeles, Lumitao, Josephine M. „An Introduction to an Authentically Non-West-

ern Bioethics”. W: Beyond a Western Bioethics, red. Angeles Tan-Alora, Josephine M. 
Lumitao, 2–20. Waszyngton: Georgetown University Press, 2001. 

Tan-Alora, Angeles, Tiong, Danilo Josephine M. Lumitao. „The Family versus the Individual: 
Family Planning”. W: Beyond a Western Bioethics, red. Angeles Tan-Alora, Josephine 

M. Lumitao, 30–39. Waszyngton: Georgetown University Press, 2001. 
Trompenaars, Alfons, Hampden-Turner, Charles. Siedem wymiarów kultury: znaczenie różnic 

kulturowych w działalności gospodarczej. Tłum. Bogumiła Nawrot. Kraków: Oficyna 
Ekonomiczna, 2002.  

de Vries, Raymond, Rott, Leslie. „Bioethics as Missionary Work. The export of Western Ethics 
to Developing Countries”. W: Bioethics Around the Globe, red. Catherine Myser, 3–18. 
Oxford: Oxford University Press, 2011. 

https://edition.cnn.com/2018/06/29/health/jahi-mcmath-brain-dead-teen-death/index.html 
(dostęp 30.07.2018). 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

245 

 

 

Summary 
 

Individualism versus culturalism in bioethics  

– based on developments in North America 
  

The article focuses on tensions between cultural and individualistic tendencies in the 
North American bioethical discourse. Described and analyzed are examples of how culturalism 

developed in US and Canadian bioethics. Bioethics based on the concept of the patient’s auton-
omy is usually associated with Western culture, while culturalism as such is generally attributed 
to cultural bioethics evolved in other parts of the world, notably in Latin America, Asia and 

Africa. However, contrary to such a notion, an analysis of this phenomenon indicates that a cul-
turalistic approach to bioethics is not alien to western countries as it has been combined there 

with group, sub-cultural or national identity formation processes. Bioethics is indeed becoming 
a medium of producing, strengthening and shaping cultural differences. 

 
Keywords: cultural bioethics, patient’s autonomy, culturalism 

 
 

 
Zusammenfassung 

 

Individualismus versus Kulturalismus in der Bioethik  

an Beispielen aus den USA und Kanada 

 

Der Artikel konzentriert sich auf den Spannungen zwischen den kulturalistischen und 

individualistischen Tendenzen im nordamerikanischen bioethischen Diskurs. Er beschreibt 
und untersucht die Beispiele der Entstehung des Kulturalismus in der Bioethik in den USA und 

in Kanada. Die auf dem Begriff der Autonomie des Patienten beruhende Bioethik wird über-
wiegend mit der westlichen Kultur assoziiert, während der Kulturalismus den kulturellen Bio-
ethiken in anderen Weltteilen ˗ Lateinamerika, Asien und Afrika ˗ zugeschrieben wird. Der 

Verfasser des Artikels kommt jedoch entgegen dieser Überzeugung zum Schluss, dass eine kul-
turalistische Einstellung zur Bioethik den westlichen Ländern, wo sie mit den Prozessen der 

Bildung von Gruppen-, Subkultur- oder Nationalidentität einhergeht, nicht fremd ist. Die Bio-
ethik wird zum Medium der Entstehung, Verstärkung und Verwirklichung von kulturellen Un-

terschieden.  
 

Schlüsselworte: kulturelle Bioethik, Autonomie des Patienten, Kulturalismus 
 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00



Agata Strządała, Indywidualizm versus kulturalizm w bioetyce… 

 

246 

 

Information about Author: 

 

AGATA STRZĄDAŁA, PhD, Department of Humanistic Sciences in Medicine, Faculty of Medi-

cine,  Wroclaw  Medical  University;   address  for  correspondence: ul. J. Mikulicza-Radeckiego 7, PL 

50-368 Wrocław; e-mail: agata.strzadala@umed.wroc.pl  

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 18:35:00

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

