
KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 3 (7) /2013 

ARTYKUŁY 

s. 23–41 
 

 
 

EINIGE BEMERKUNGEN  
ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 

 

Vladimir N. Belov  

 

Der Artikel setzt sich zum Ziel, den russischen Neukantianismus zu analysieren und seine Eigen-

tümlichkeit zu erfassen. Sie entstammt der kulturellen und historischer Eigenart der russischen Philoso-

phie. Die Stufen und das Eigentümliche des russischen Neukantianismus werden am Beispiel der Entwür-
fe von A. I. WWedenskij, B.V. Jakowenko und V. E. Sesemann untersucht. 

Schlüsselworte: Neukantianismus, russische philosophische Tradition, Eigenart des russischen Neukanti-

anismus, Wwedenskij, Jakowenko, Sesemann 

 
EINFÜHRUNG 

 

Es fällt einem leicht und zugleich außerordentlich schwer über den russischen 

Neukantianismus als über eine systemumfassende philosophische Strömung in der 

russischen philosophischen Tradition zu schreiben
1
. Der russische Neukantianismus 

war in vielfacher Hinsicht am deutschen Vorbild orientiert, das durch zwei Hauptschu-

len vertreten war. Doch lässt sich hier einräumen, dass das, was die deutschen Lehrer 

und Kollegen beizubringen hatten, auf eine sebständige und eigenartige Weise aufge-

nommen wurde. Darüber hinaus erfolgte diese Aufnahme unter kulturgeschichtlichen 

und, was noch wichtiger scheint, philosophischen Voraussetzungen, die sich von de-

nen in Deutschland unterschieden. Das Fehlen einer langen tiefgründigen philosophi-

schen Tradition in der Untersuchung der transzendentalen Philosophie Kants erwies 

sich als einer der Gründe dafür, dass der russische Neukantanismus keine konsequen-

ten Vertreter der Marburger sowie der Badener Schule aufwies. Man kann sagen, dass 

in Russland das Interesse an Kant und am Neukantianismus gleichzeitig entstand. Von 

daher klang der Aufruf von Liebmann „Zurück zu Kant“ für russische Anhänger der 

Transzendentalphilosophie wie der Aufruf „ Hin zu Kant“. Deswegen hätte keine Po-

                                                           
1 Dieser Aufsatz ist ein Vortrag, den ich in Marburg am 25. Januar 2012 gehalten habe. Diese 

Probleme habe ich auch in der Geschichte der russischen Philosophie besprochen. Vgl. V. N Belov, V. P. 

Rožkov, Istorija russkoj filosofii, Izdatielstwo Saratovskogo Universiteta, Saratov 2006.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         24 

 

lemik zwischen den sogenannten orthodoxen Kantianern und Neukantianern, zwi-

schen Protogonisten verschiedener Entwicklungsvarianten des Kantschen Transzen-

dentalismus in der russischen Philosophie zustande kommen können. Kant war für 

junge russische Philosophen nie eine zu bewältigende Stufe in der Herausbildung phi-

losophischer Erkenntnis, keine archivalische Sehenswürdigkeit oder selbstgenügsame 

Größe, sondern wurde sofort zu einer lebendigen Quelle einer wahren philosophischen 

und wissenschaftlichen Suche der reinen Vernunft. Das war nicht der Kant Königsbe-

rgs, sondern der Kant Marburgs, Heidelbergs und Freiburgs. 

Dabei war ja die Begeisterung für Kant unter russischen Philosophen weitaus 

verbreitet. Am Anfang des 20. Jahrhundert, also zur Blütezeit der deutschen neukanti-

anischen Schulen, erlebte die russische Kultur eine sogenannte religiöse und geistige 

Renaissance, was bedeutete, dass das Interesse an der religiösen Problematik grund-

sätzlich zunahm. Die kulturelle und wissenschaftliche Elite Russlands kehrte sich von 

den vorherrschenden positivistischen Ideen ab und wendete sich dem Christentum und 

der Orthodoxie zu. Doch was hat das mit dem Interesse an Kant zu tun, werden Sie 

fragen? Der Zusammenhang wird deutlich, wenn wir beachten, dass der Weg vom 

Materialismus zur Orthodoxie für viele russische Denker an Kant vorbeiführte, so selt-

sam das auch erscheinen mag. Eine besondere Rolle spielte dabei seine ethische Leh-

re. So hat einer der bekanntesten Religionsphilosophen und Theologen S.N. Bulg-

akow, der später Priester und Dekan des Instituts Swjato-Sergijewskij in Paris wurde, 

seine marxistisch- kantianische  Periode folgenderweise beschrieben: „Im Zusammen-

hang mit der Polemik, die gegen Stammler geführt wurde, aber auch über diese Pole-

mik hinaus, habe ich mir eine allgemeinere Aufgabe gestellt, die darin bestand, dem 

Marxismus etwas vom Kantschen Kritizismus einzupflanzen, ihn auf eine gnoseologi-

sche Grundlage zu stellen, indem seine soziologischen und wirtschaftlichen Haupt-

grundsätze kritisch formuliert wurden... ich habe zwischen verschiedenen Nuancen 

[des Neukantianismus] geschwankt und bin mal Riel, mal Schuppe, mal Natorp und 

Windelband näher gekommen. Ich muss gestehen, dass Kant für mich immer fragloser 

als Marx war und ich für notwendig gehalten habe, Marx durch Kant zu prüfen und 

nicht umgekehrt“
2
. 

Doch während Kant für viele künftige bedeutende religiöse Denker eine Art 

Brücke zum Übergang zur eigentlich religiösen und theologischen Thematik war, hiel-

ten die anderen jungen russischen Philosophen ihr Interesse an Kant, dessen Re-

alisierung ihrer Meinung nach eine lange sorgfältige Arbeit zur Voraussetzung hatte, 

für wahrlich philosophisch. Nicht zufällig warfen die Anhänger der europäischen Phi-

                                                           
2  S. N. Bulgakov, Ot marksizma k idealizmu. Stat’i i recensii 1895–1903, Sost., vst. stat’ja i 

komm. V. V. Sapova, Moskva 1995, S. 373. [S. N. Bulgakov, Vom Marxismus zum Idealismus. Die Auf-

sätze und Rezensionen 1895–1903, hrsg. von V. V. Sapova]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         25 

 

losophie ihren religiösen Gegnern mangelnde Kenntnisse der philosophischen Traditi-

on vor. 

Man kann einige Gründe feststellen, aus denen junge Leute aus Russland aus-

gerechnet nach Marburg kamen. Ich möchte mich hier auf die Meinung des russischen 

Dichters und Nobelpreisträgers B. Pasternak berufen, der eine Zeitlang Schüler von 

Hermann Cohen
3
 war: „Die Marburger Schule konnte einen faszinieren … mit zwei 

Besonderheiten. Erstens war sie eigenartig, brach mit allen Grundlagen und begann 

von Neuem. Sie hatte mit dem faulen Leiergang allerlei „Ismen“ nichts gemeinsam …. 

Ohne terminologischer Trägheit zu unterliegen, wendete sich die Marburger Schule an 

die Urquellen, das heißt an die wahren Gedankenspuren, die sie in der Geschichte der 

Wissenschaft hinterlassen hat .… Es hat die Marburger Schule immer interessiert, was 

die Wissenschaft aus ihrer fünfundzwanzig Jahrhunderte langen Urheberschaft heraus 

denkt, an glühenden Anfängen und Endergebnissen globaler Entdeckungen. In dieser 

durch die Geschichte selbst autorisierten Lage wurde die Philosophie [der Marburger] 

wieder jung und klug, bis zur Unkenntlichkeit, sie wandelte sich von einer  problema-

tischen Disziplin zu einer Urdisziplin über Probleme, die sie sein muss. 

Die zweite Besonderheit der Marburger Schule entsprang direkt der ersten Be-

sonderheit und bestand in ihrem sorgfältigen, wählerischen und anspruchsvollen Ver-

hältnis zum historischen Erbe …. Homogenität der wissenschaftlichen Struktur war 

für die Schule eine Regel ebenso wie die anatomische Identität des historischen Men-

schen …. Auf die Geschichte hat man in Marburg mit hegelianischen Augen gesehen, 

das heißt genial verallgemeinernd, zur gleichen Zeit aber auch in präzisen Grenzen 

gesunder Plausibilität… 

Diese beiden Merkmale, das der Selbständigkeit und das des Historismus sa-

gen nichts über den Inhalt von Cohens Systems aus …. Doch sie erklären seine An-

ziehungskraft. Sie zeugen von seiner Originalität, d.h. von einem lebendigen Ort ei-

nem Platz, den dieses System in der lebendigen Tradition für einen Teil der zeitgenös-

sischen Erkenntnis einnimmt“
4
. 

Russische Neukantianer fassten ihr philosophisches Schafen als eine notwen-

dige Vorbereitungsphase in der Herausbildung einheimischer philosophischer Traditi-

on auf und traten als wahre Vermittler zwischen dem europäischen und dem russi-

                                                           
3  Vgl. auch meine Aufsätze: Filosofia Germana Kogena i russkoje neokantianstvo [Philoso-

phie von Hermann Cohen und russischer Neukantianismus], in: „Istoriko-filosofskij ježegodnik, 2003; 

hrsg. von N. W. Motrošylova, Nauka, Moskva 2004, S. 333–353; Učenije Germana Kogena v Rossii: 

osobiennosti recepcii [Hermann Cohens Lehre in Russland: Spezifikum der Rezeption], in: Neokanti-

anstwo nemeckoje i russkoje: mieždu teorijej poznanija i kritikoj kultury, hrsg. von I. N. Grifcova, N. A. 

Dmitrieva, ROSSPEN, Moskva 2010, S. 299–317. 
4  B. L Pasternak, Ochrannaja gramota, Moskva 1994, S. 156–157 [B. L. Pasternak, Frei-

brief]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         26 

 

schen philosophischen –  und darüber hinaus – gesellschaftswissenschaftlichen Den-

ken auf. 

Somit lässt sich feststellen, dass die neukantianische Strömung in Russland 

vor einer dreifachen Aufgabe stand:  

Die Aufgabe, der Religionsphilosophie (die orthodoxe Religion hatte den Sta-

tus einer offiziellen Religion des Landes) und dem Materialismus (als Philosophie des 

Kampfes für soziale Gerechtigkeit) eine wahre wissenschaftliche Philosophie gegen-

überzustellen; 

Die Aufgabe, einen Grundstein für die  russische philosophische Tradition zu 

legen, der den Reichtum der Weltphilosophie und die Eigentümlichkeit der russischen 

Kultur vereinigen würde; 

 Und die Aufgabe, diese Tradition in die Weltphilosophie einzubetten. Sie 

werden mir ja einräumen, dass diese Aufgaben in ihrer Anlage gigantisch sind.  Von 

daher ging ihre Umsetzung uneinheitlich und mit unterschiedlichem Erfolg von stat-

ten. 

Als erster in der Reihe russischer Neukantianer, die ihre Mission in der Erfül-

lung der aufgezählten Aufgaben bestritten, lässt sich Aleksander Iwanowitsch Wwe-

denskij nennen. 

 

 
A. I. WWEDENSKIJ – BEGRÜNDER DES RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 

 

Ebenso wie seine deutschen neukantianischen Fachkollegen definiert der rus-

sische Philosoph Aleksander Iwanowitsch Wwedenskij (1856–1925) seine Stellung zu 

Kant, indem er nahelegt, in der Lehre des großen Königsberger Denkers historische 

Momente hervorzuheben, die eine Möglichkeit für ebenso historisch bedingte Aktuali-

sierungen und Präzisierungen dieser Lehre zulassen. „Bei Kant, genauer gesagt in sei-

ner Lehre, muss man zwischen dem historischen Kant, der von dogmatischen An-

schauungen und Irrtümern nicht absolut frei war, und dem idealen Kant, der die Er-

kenntnisfragen auf eine vollständig neue Grundlage gestellt und den Kritizismus be-

gründet hat, unterscheiden. Der historische Kant konnte und musste durch Einwirkung 

aufs Gemüt seiner Leser unter den historischen Umständen, in denen sie lebten, sie 

über Fichte und Schelling zu Hegel führen; doch kann der historische Kant dies jetzt 

nicht mehr tun, da die Umstände des Geisteslebens andere sind. In Wirklichkeit liegt 

es nahe, nicht bloß zu Kant zurückzukehren, sondern sich die von ihm geschaffenen 

Grundsätze des Kritizismus anzueignen, diese von Zusätzen an Dogmatismus zu be-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         27 

 

freien und weiter als Kant in der Entwicklung der rein kritischen Philosophie zu ge-

hen“
5
. 

Eben dieses Gefühl historischer Bedingtheit dieser Lehre und gleichzeitig das 

ihrer Relevanz war für das Schaffen von A.I. Wwedenskij ausschlaggebend. Einerseits 

sieht er die Kantschen Verdienste und hält dessen Kritizismus für eine besonders  aus-

gewogene philosophische Methode. Andererseits macht er auf Widersprüche und 

Mängel des Kantschen Systems aufmerksam und versucht Vorschläge zu ihrer Über-

windung zu machen. 

Alle Bemühungen von Wwedenskij waren zweifellos durch die praktische 

Anwendbarkeit der kritischen Philosophie bedingt. Professor Wwedenskij war Lehrer 

und Erzieher und sah die Hauptaufgabe seiner philosophischen Tätigkeit darin, der 

jungen Generation das kritische Denken beizubringen und ihre wissenschaftliche 

Weltanschauung zu entwickeln. Zugegeben, wir treffen bei ihm keine detaillierte Aus-

einandersetzung mit dem Kantschen System, wie das bei Cohen oder Windelband  der 

Fall ist. Es gibt grundsätzlich nur wenige geschichtlich-philosophische Werke bei 

Wwedenskij. Er tritt in seinen Präsentationen eher als Popularisator denn als Apologet 

dieser Tradition auf. 

Drei sich gegenseitig bedingende Momente wurden für unseren Philosophen 

beim Aufbau seines philosophischen Systems ausschlaggebend:  

1) Die Idee, dass Philosophie die Legitimation ihrer Existenz in der Entwicklung 

der Weltanschauung des Menschen findet. Philosophisch zu lösende Fragen 

des äußeren und des inneren Seins des Menschen werden nämlich zu einer 

Basis für seine Gesinnung und seine Orientierungsschwerpunkte im Leben.  

2) Die Behauptung, dass der Entwicklung einer Weltanschauung das kognitive 

Interesse des Menschen zugrunde liegt. Deswegen muss die Gnoseologie  

bzw. die Erkenntnistheorie zum Herzstück philosophischer Konstrukte wer-

den. 

3) Die Überzeugung, dass nur die kritische Methode den Kern der Erkenntnis-

theorie bilden darf, die Methode, die vom Fakt  der Entwicklung wissen-

schaftlicher Kenntnisse ausgeht und diese Entwicklung als einen unendlichen 

Prozess auffasst. 

Laut Wwedenskij lässt sich unsere Erfahrung, der ganze in der Erfahrung 

gegebene Inhalt, auf die Vorstellengen eines bestimmten Maßes und einer bestimmten 

                                                           
5  A. I. Vvedenskiji, Vtoričniji vizov na spor o zakone oduševlenija i otvet protivnikam, in; A. I. 

Vvedenskiji, Stat’ji po filosofii, Vstup. stat’ja A. A. Ermičeva; sostav., podgot. teksta i prim. A. A. Er-

mičeva, S. A. Nenaševoji, bibliogr. I. M. Lichareva, A. A. Ermičeva. Sankt-Petersburg 1996, S. 135. [A. 

I. Wwedenskij, Der Sekundär-Aufruf zum Streit über das Verseelungsgesetz und die Antwort den Geg-

nern, in: A. I. Wwedenskij, Die philosophische Aufsätze, Eintrittsbeitrag von A. A. Ermitschev, Herausg., 

Textverarb. und Anm. von Ermitschev, S. A. Nenaschev, Bibliogr. von I. M. Licharev, A. A. Ermitschev, 

Sankt-Petersburg].  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         28 

 

Kraft zurückführen.  Jede Ordnung äußerer Wechselbeziehungen kommt durch Bemü-

hungen des menschlichen Bewusstseins zustande. In der Erfahrung gibt es nichts, was 

es im Bewusstsein nicht gäbe. Diese These begründet den bekannten Logizismus von 

Wwedenskij
6
, der mit dem Logizismus der „Logik der reinen Erkenntnis“ des Grün-

ders des Marburger Neukantianismus viel gemeinsam hat. Doch gibt es gleichzeitig 

einen großen Unterscheid zwischen dem Logizismus von Wwedenskij und dem von 

Cohen. Ohne die Nuancen logischer Konstruktionen des russischen und des deutschen 

Neukantianers ausführlich zu erörtern, möchte ich anmerken, dass Cohens Logik eine 

Logik des Ursprungs, eine Logik der Erzeugung aus dem Nichts ist, und somit einen 

absolut schöpferischen Beginn darstellt, während die Logik von Wwedenskij bei ihrer 

ganzen Relevanz für die Gnoseologie nur eine Logik der Bearbeitung von Vorstellun-

gen, der Überprüfung von Schlussfolgerungen ist. Beim Versuch, sich mit wider-

sprüchlichen Ausführungen des russischen Neukantianers auseinanderzusetzen, wird 

klar, dass die Logik hier zum größten Teil nur eine Hilfsfunktion inne hat.  

Unseres Erachtens handelt es sich hier um eine starke Schematisierung und 

Vereinfachung der Kantschen Lehre, die sich aus dem Wunsch erklärt, der jungen Ge-

neration von Philosophen alle Hauptideen der kritischen Philosophie in kürzester Zeit 

zu erörtern. Außerdem ging diese Popularisierung weniger vom Versuch aus, den au-

thentischen Kant darzustellen, sondern vielmehr davon, selbst das System der kriti-

schen Philosophie zu verbessern. 

In der praktischen Philosophie von Professor Wwedenskij können der Primat 

der praktischen Vernunft und der der bedingungslosen Verbindlichkeit der morali-

schen Pflicht als absolut auf Kant beruhend bezeichnet werden. Dabei radikalisiert und 

vertieft der russische Neukantianer mit Hilfe der Logik den Dualismus der theoreti-

schen und der praktischen Vernunft von Kant. Laut Wwedenskij sind wir nicht nur 

außerstande, auf dem rein logischen Wege etwas über die Gründe unseres moralischen 

Verhaltens zu sagen, sondern können ebenso wenig das Vorhandensein einer Spiritua-

lität  bei anderen Lebewesen beweisen. Einerseits können wir also nicht die bedin-

gungslose Verbindlichkeit der moralischen Pflicht verneinen, andererseits können wir 

ihr Vorhandensein nicht mit wissenschaftlichen Mitteln beweisen. Eben der Verbind-

lichkeit des Moralischen und die Hilflosigkeit der Wissenschaft in dessen Begründung 

bedingen nach Wwedenskij die Notwendigkeit einer Suche nach anderen Begrün-

dungswegen. 

Weder Gott, noch die Unsterblichkeit der Seele, weder die Willensfreiheit, 

noch der Glauben stellen für den Neukantianer Gründe dar, die das Vorhandensein des 

moralischen Gefühls beim Menschen bedingen, sondern umgekehrt erzeugt das mora-

                                                           
6  Es gibt eine Tradition Projekt der Philosophie von Wwedenskij als „Logizismus“ zu nennen, 

aber ich meine natürlich, dass zwei Formen des Logizismus – Cohen und Wwedenskij – mehr unterschei-

den, als zusammentreffen. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         29 

 

lische Gefühl die Möglichkeit einer vernünftigen Erklärung unter anderem des Irratio-

nalen. In Bezug auf diese Erklärung ist es möglich, vom „durch die kritische Vernunft 

zugelassenen Glauben“ zu reden. 

Im Vergleich mit dem Wissen erweist sich der Glauben bei Wwedenskij als so 

differenziert, dass er vom psychologischen, nicht vom logischen Standpunkt aus be-

trachtet,  zum Objekt einer bewussten Überlegung werden kann. Er behauptet: „Neben 

dem naiven und blinden Glauben gibt es einen solchen Glauben, der fest genug sein 

wird, weil seine Rechte von der kritischen Vernunft anerkannt werden. Dieser wird 

auch gleichzeitig wertvoll sein, jedenfalls handelt es sich um einen Glauben, den man 

nicht eine unnormale oder unerwünschte Erscheinung nennen darf; denn dieser Glaube 

ist bewusst“
7
. Das Vorhandensein eines solchen Glaubens steht laut dem russischen 

Philosophen in keinem Widerspruch zu der kritischen Herangehensweise, sondern 

wird sogar von dieser verlangt, denn das Wissen allein, logisch geprüft und fest, reicht 

nicht für den Aufbau einer ganzheitlichen Weltanschauung aus, bei der zwangsläufig 

die Fragen nach dem Sinn des Lebens, nach der Unsterblichkeit der Seele oder nach 

dem Sein Gottes entstehen. Im alltäglichen Leben begegnen wir ja nicht ausschließlich 

kritisch ausgebildeten Philosophen. Die Erfahrung des Vorhandenseins eines be-

wussten Glaubens, sei sie auch nicht ganz ausgeprägt,  wird von intuitiv denkenden 

Menschen erlebt. Somit lässt sich durchaus behaupten, dass wir es im philosophischen 

System von A.I. Wwedenskij mit einem Versuch zu tun haben, die Möglichkeiten des 

kritischen Verfahrens zu erweitern:  einerseits über die Grenzen des Wissens, nicht 

aber des Bewusstseins hinaus, andererseits über das Subjekt des Philosophen und des 

Wissenschaftlers, nicht aber über das denkende Subjekt hinaus. 

Außerdem ist der Dualismus von praktischer und theoretischer Philosophie bei 

Wwedenskij, auf den einige namhafte Erforscher seiner Werke hinweisen, kein abso-

luter. Denn einerseits wird der Glauben als Gegenteil des Wissens durch intuitives 

Wissen und psychologische Sicherheit auf gewisse Weise zum Bestandteil des Den-

kens, das heißt dass eine Bedingtheit des Zusammenhangs von Glauben und Wissen 

innerhalb des Erkenntnisprozesses postuliert wird, und andererseits ist  die Einheit von 

Wissen und Glauben die Basis der menschlichen Weltanschauung, das heißt, dass die 

Bedingtheit dieses Zusammenhangs auch außerhalb der Erkenntnis vorausgesetzt 

wird.  

Im Großen und Ganzen lässt sich zum Schluss betonen, dass das vom russi-

schen Denker A.I. Wwedenskij entwickelte  philosophische System des Kritizismus 

von großen Vertretern der idealistischen Philosophie beeinflusst wurde, darunter sind 

Descartes, Hume, Kant, Fichte und Fischer zu nennen. Doch die meisten Gemeinsam-

                                                           
7  A. I. Vvedenskiji, O vidach very v ee otnošenii k znaniju,  in: A. I. Vvedenskiji, Stat’ji po fi-

losofii, S. 187 [A. I. Wwedenskij, Über die Glaubensarten in seinem Verhältnis zum Wissen, in: A. I. 

Wwedenskij, Die philosophische Aufsätze]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         30 

 

keiten hat dieses System mit dem Neukantianismus des Begründers der Marburger 

Schule Hermann Cohen. Hier kann auf den Logizismus und Methodologismus in der 

Entwicklung der theoretischen Philosophie Kants hingewiesen werden sowie auf die 

Erweiterung der Grenzen der praktischen Erkenntnis über die Grenzen der wissen-

schaftlichen  Kenntnisse hinaus sowie auf die Aufnahme der nationalen Spezifik in 

diese Erweiterung (jüdische Komponente bei Cohen und russische Komponente bei 

Wwedenskij).  Hinzu kommt eine ähnliche Auslegung des Kantschen Dings an sich 

als eine Grenze, eine Schwelle der Zulässigkeit wissenschaftlicher Erkenntnis sowie 

die Auffassung der Erkenntnis als eines ganzheitlichen Phänomens und gleichzeitig 

unendlichen Prozesses.  

Aber das breite und vielfältige Feld der Tradition transzendentaler Philoso-

phie, das Wwedenskij den einheimischen Intellektuellen darzustellen suchte, die nach 

philosophischer Aufklärung verlangten, und die Notwendigkeit einer gebührenden 

Antwort auf die Herausforderung der Zeit innerhalb der zeitgenössischen Philosophie 

in Russland, die immer deutlicher zur Behauptung des Primates religiösen Bewusst-

seins gegenüber dem wissenschaftlichen neigte, zwangen den russischen Philosophen 

zu Vereinfachungen und Schematisierungen, die keineswegs zur Lösung alter Kant-

scher Probleme beitrugen, sondern eher neue erzeugten. Nicht zufällig verursachte die 

Erscheinung neuer Werke von Wwedenskij immer eine rege Polemik. Bis heute gibt 

es keine eindeutige Interpretation seiner Werke. 

Während  Wwedenskij  quasi zu den Popularisatoren der Kantschen Philoso-

phie gezählt werden kann, arbeitete sein junger Kollege Jakowenko an der Populari-

sierung der gesamten Tradition transzendentaler Philosophie, deren Endpunkte der 

ihm gegenwärtige Neukantianismus und die Phänomenologie waren. Darüber hinaus 

sind die Bemühungen dieses russischen Denkers um die „Eingliederung“ der Tradition 

transzendentaler Philosophie in den globalen philosophischen Raum bemerkenswert, 

unter anderem in den russischen Raum, mit allen widersprüchlichen Momenten solch 

einer „Eingliederung“. 

 
B. V. JAKOWENKO UND DIE TRADITION  

DES RUSSISCHEN PHILOSOPHISCHEN DENKENS 

 

Einer der Redakteure und der aktivsten Beiträger des russischen „Logos“ -  

der wichtigsten Zeitschrift des russischen Neukantianismus – war Boris Valentino-

witsch Jakowenko (1884–1948). 

Jakowenko hinterließ keine eigene entwickelte Theorie. Was aber sein ge-

schichtlich-philosophisches Schaffen angeht, so lassen sich unserer Meinung nach drei 

zusammenhängende Hauptsujetlinien hervorheben: 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         31 

 

Erstens sind seine Bemühungen auf die Gründung einer einheimischen philo-

sophischen Tradition gerichtet. Bei seinem ganzen Kosmopolitismus und Westlertum 

ahnte Jakowenko mit seinem geschichtlich-philosophischen Gespür, dass die Religi-

onsphilosophie in Russland nicht durch Zufall entstand und dass sie kein marginaler 

Weg ins Nichts, sondern ein Bestandteil der russischen Kultur und damit auch der phi-

losophischen Kultur Russlands war. Außerdem schafft sie, sogar kritisch aufgefasst, 

ein gutes Fundament für das Nachdenken über die Unabhängigkeit der Philosophie 

von der Religion. Positiv aufgefasst tritt sie als ausgezeichneter Impuls für die Gegen-

strömung, nicht religiöse auf und  lässt die letztere nicht im positivistischen, szientifi-

schen Dogmatismus verharren, indem sie aktuelle und tiefgründige Themen zur Dis-

kussion bietet. 

Zweitens gibt es in dieser einheimischen philosophischen Tradition laut 

Jakowenko und anderen Denkern eine Lücke, was die Darstellung der westlichen phi-

losophischen Tradition angeht,  die sich in verschiedenen Richtungen entwickelt und 

trotzdem eine gewisse gemeinsame Wurzel und eine gemeinsame Ausrichtung hat. 

Jakowenko verfasste eine Reihe von Überblicksarbeiten über die ihm gegenwärtige 

westliche Philosophie, wobei in diesen Arbeiten nationale Schwerpunkte gesetzt wur-

den, es sich also um Studien über die deutsche, italienische, tschechoslowakische und 

amerikanische Philosophie handelt.   

Drittens war Boris Valentinowitsch Jakowenko nicht nur  bestrebt, die Lücke 

zu ergänzen, die durch das Fehlen eines tiefgründigen Verständnisses des westlichen 

philosophischen Schaffens in der russischen philosophischen Tradition entstanden 

war, indem er verschiedene philosophische Strömungen zu präsentieren versuchte und 

historische Stufen ihrer Herausbildung, sowie ihre nationalen Entwicklungsmerkmale 

aufzeigte. Darüber hinaus hob er eine aussichtsreiche  philosophische Strömung her-

vor, die seiner Meinung nach zum Ausgangspunkt für die Gründung einer originellen 

Schule auch in der einheimischen Philosophie werden konnte. Das war der Neukantia-

nismus nach Cohens Vorbild. 

Einer der wichtigsten Faktoren, die die Selbstidentifizierung des russischen 

Denkers prägten, war  ein fester Glauben an philosophisches Wissen und philosophi-

sche Erkenntnis. In Betracht dessen, dass das Objekt der Philosophie nicht die ge-

wöhnliche physische, chemische, biologische oder soziale Welt ist, also nicht in wahr-

genommenen Gegenstände besteht, sondern aus abstraktem Seienden, fällt es einem 

schwer, in dieser Position Stand zu halten. Deswegen ist nicht jede Entwicklungsstufe 

des Bewusstseins zu einer konsequenten, permanenten Arbeit in dieser Position fähig. 

Doch auch hier kann die Gegenüberstellung von Philosophie und anderen Bereichen 

menschlichen Schaffens nicht absolut sein. Philosophie ist laut Jakowenko immer ein 

Bestandteil des kulturellen Raums des jeweiligen Volkes und kann deswegen nicht mit 

einer undurchlässigen Mauer von Wissenschaft, Religion und Kunst getrennt werden. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         32 

 

Von daher befindet sich B. V. Jakowenko in seinem Denken als Philosoph 

und Westler nicht außerhalb der russischen Kultur, der russischen Mentalität und des 

russischen Geistes. Die Aufgaben der Herausbildung einer einheimischen philosophi-

schen Tradition, ohne deren Reife keine Geschichte der russischen Kultur denkbar ist,  

legten auch die Form philosophischer Vorhaben des russischen Denkers nahe. Es war 

notwendig die Selbständigkeit der Philosophie zu verteidigen, und „Jakowenko war 

der erste, der die Last philosophischer Polemik auf sich genommen hat“
8
. Gemeint ist 

die Polemik zwischen ihm und denen, die der Philosophie die Selbstgenügsamkeit 

absprachen. In Russland war diese Strömung in erster Linie religiös-philosophisch 

geprägt, und der russische Denker warf ihr, Kant folgend, Dogmatismus und mangel-

haftes Wissen neuer und jüngster Philosophie vor. 

Es war auch notwendig um des künftigen Wohles willen fleißig zu arbeiten. 

Nicht ganz unpathetisch, gleichzeitig aber auch der Schwierigkeit des Weges völlig 

bewusst, führt Jakowenko fort „Kurz gesagt muss man etwas aufbereiten und sich 

vorbereiten: aufbereiten muss man (inwiefern dies möglich ist) eine originelle Entde-

ckung  des philosophischen Denkens im Beriech des russischen Geistes, vorbeireiten 

muss man sich darauf, seine Ahnen, vielleicht aber auch seine Väter zu sein“
9
.  

Auf der Vorbereitungsstufe seines historisch-philosophischen Weges findet 

Jakowenko markante Figuren, die es ermöglichen, die Geschichte der Philosophie als 

ein in Entwicklung begriffenes System der Philosophie darzustellen, das auch dem 

Wesen philosophischen Wissens gerecht werden kann: Majmon, Fichte, Schuppe, Ri-

ckert, Windelband, Husserl. Obwohl das Ideal historisch-philosophischen Schaffens 

für ihn das zweibändige Werk von Windelband „Geschichte der neuen Philosophie“ 

darstellt, das den Werdegang philosophischen Denkens von Descartes bis Herbart um-

fasst, folgt Jakowenko nicht dem Badener Neukantianer und unternimmt kein ähnli-

ches großangelegtes historisch-philosophisches Projekt. Bei all seiner „Beliebigkeit“, 

seiner scheinbaren Zerstreutheit und Inkonsequenz in der Wahl historisch-

philosophischer Sujets bleibt der russische Philosoph immer Anhänger einer Idee, ei-

ner philosophischen Strömung, eines Philosophen. Es handelt sich um die Idee des 

transzendentalen Kritizismus, um den Marburger Neukantianismus, um Hermann Co-

hen. 

Verallgemeinert sieht der Werdegang philosophischen Denkens für den russi-

schen Philosophen folgenderweise aus: vom griechischen Kosmismus zum deutschen 

                                                           
8  B. V. Jakovenko, Tridcat’ let russkoji filosofii (1900–1929), in: B. V. Jakovenko, Mošč’ filo-

sofii, Sankt-Petersburg, S. 852 [B. V. Jakowenko, Dreißig Jahre der russischen Philosophie (1900–

1929), in: B. V. Jakowenko, Die Mächtigkeit der Philosophie, Sankt-Petersburg]. 
9  B. V. Jakovenko, O položenii i zadačach filosofii v Rossii, in: B. V. Jakovenko, Mošč’ filoso-

fii, Sankt-Petersburg, S. 739 [B. V. Jakowenko, Über den Zustand und die Aufgaben der Philosophie in 

Russland, in: B. V. Jakowenko, Die Mächtigkeit der Philosophie].  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         33 

 

Gnoseologismus. Dabei war das Hauptziel historisch-philosophischer Entwicklung 

schon immer das Erreichen der Selbständigkeit philosophischer Konstrukte. Als be-

deutsamstes Hindernis, das von Philosophen oft nicht wahrgenommen wurde, auf dem 

Weg zu diesem Ziel, identifizierte Jakowenko den Psychologismus der Philosophie, 

eine Verschmelzung von psychologischer und philosophischer Forschung. Im 20. 

Jahrhundert nahm E. Husserl mit aller Verantwortlichkeit Stellung gegen solch eine 

Verschmelzung und entwickelte sein eigenes Programm für dessen Überwindung, was 

vom russischen Neukantianer sehr hoch geschätzt wurde. Er war davon überzeugt, 

dass alle Stufen der philosophischen Erkenntnis vom Einfluss der Psychologie befreit 

werden müssen, dass philosophische Erkenntnis und menschliches Bewusstsein nun 

einmal strikt auseinander zu halten sind. Sonst laufe man Gefahr, in den Anthropo-

morphismus und Relativismus zurückzufallen, wodurch die transzendentale Methode, 

deren Entdeckung der größte Erwerb der Philosophie sei, an Reinheit und Diszipli-

niertheit verlieren könne. 

B. Jakowenko hebt zwei Strömungen in der ihm zeitgenössischen Philosophie 

hervor, die die Tradition der Befreiung der Philosophie von der Psychologie am besten 

fortsetzen: das ist zum einen die Marburger Schule und zum anderen die Strömung, 

die er den deutschen Autoren folgend als „teleologischer Kritizismus“ bezeichnet 

(Windelband, Rickert). Jakowenko behauptet: „Beide Strömungen sehen sich als 

Kantscher Nachfolger, leiten ihre Herkunft von seinem Kritizismus ab und halten sich 

in gleichem Maße für Lehren des transzendentalen Idealismus. Sie tragen die Haupt-

verantwortung für eine positive Auflösung des Problems des Psychologismus … Denn 

darin kommt die philosophische Haupttradition zum Ausdruck, welche dem aktuellen 

Zustand philosophischen Denkens die Bedeutung einer Phase im gesamten Prozess 

zuspricht“
10

. 

Aber bei allen Vorteilen der Badener Schule und einer Pietät vor ihren Grün-

dern verhält sich Jakowenko ziemlich kritisch ihren Haupterrungenschaften gegen-

über: der Hervorhebung des Wertes als der wichtigsten Grundlegung in philosophi-

schen Konstrukten und der teleologischen Methode. Sein endgültiger Schluss ist der 

folgende: „Ein unabhängiger, in sich beruhender Wert ist eine Täuschung, eine Illusi-

on. Jeder Wert ist das Ergebnis einer Bewertung, Festigung des Bewertungsprozesses, 

Festhalten der Wertmäßigkeit. Und so aufgefasst, auch wenn der absolut ist, hängt er 

vom Subjekt ab. 

Damit ist vom inneren Psychologismus der teleologischen Methode alles ge-

sagt … Es ist möglich, diesen Hauptpsychologismus in ihm wesensfremder Termino-

                                                           
10  B. V. Jakovenko, O sovremennom sostojanii nemeckoji filosofii, „Logos”, M. 1910, Kn. 1, S. 

256. [B. V. Jakowenko, Über der modernen Zustand der deutschen Philosophie, „Logos“, M. 1910, Heft 1].  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         34 

 

logie zu verbergen; doch lässt sich die teleologische Methode in Wirklichkeit nicht 

vom psychologischen Hintergrund befreien“
11

. 

B. Jakowenko hält Cohen für den Hauptwortführer  der ihm gegenwärtigen 

philosophischen Tradition. Obwohl am Marburger Neukantianer eine ziemlich ernst-

hafte Kritik geübt und in seinen Konstrukten psychologische Motive festgestellt wur-

den, sieht der endgültige Schluss des russischen Philosophen relativ optimistisch aus 

und stellt zusammengefasst ein Programm für die eigene philosophische Forschung 

dar, das leider doch nicht umgesetzt wurde   „Ähnlich wie der letzte Fortschritt des 

Transzendentalismus durch eine ganze Reihe von Resignationen, durch den Aufruf 

„Zurück zu Kant“ erkauft wurde, können wir nun ruhig sagen, nachdem wir zu Kant 

zurückgekehrt waren und ihn durch Hegel durchgeführt haben: „Vorwärts zusammen 

mit Cohen“
12

. 

 
V. E. SESEMANN – SYSTEMATIKER DES RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 

 

Unter allen Vertretern des russischen Neukantianismus lässt sich das Schaffen 

von Vassilij Emiljewitsch Sesemann (1884 - 1963) als besonders systematisch be-

zeichnen. Sesemann war einer der interessantesten und tiefgründigsten russischen 

Denker, ein Schüler der Petersburger und Marburger Schule, der bei N. Losskij, H. 

Cohen, P. Natorp gelernt hat, einem Freund von N. Hartmann L. Karsawin und S. 

Frank war.  Allein das Veröffentlichte zeugt vom permanenten Streben des Philoso-

phen nach der Gründung seines eigenen philosophischen Systems. Der Einblick in das 

Archiv von Sesemann in der Universitätsbibliothek in Vilnius lässt schlussfolgern, 

dass vieles noch nicht veröffentlicht worden ist. 

Am Werdegang des russischen Denkers lassen sich mindestens zwei Perioden 

verfolgen, die sich unter anderem in der Lösung der wichtigsten Probleme nieder-

schlugen und zwar im Problem des reinen Wissens und im Problem des Rationalen 

und des Irrationalen
13

: in der ersten Periode folgte er den kanonischen Denkern des 

Marburger Neukantianismus, die zweite Periode war durch eine genaue Betrachtung 

der Ideen der Phänomenologie Husserls gekennzeichnet. Hier muss eingeräumt wer-

den, dass Sesemann kein konsequenter Apologet von Cohen oder Husserl wurde. Sei-

ne Herangehensweise an den Neukantianismus und an die Phänomenologie war eine 

                                                           
11  B. V. Jakovenko, Učenie Rikkerta o suščnosti filosofii, in: B. V. Jakovenko, Mošč’ filosofii, 

S. 519 [B. V. Jakowenko, Die Rickertslehre über das Wesen der Philosophie, in: B. V. Jakowenko, Die 

Mächtigkeit der Philosophie]. 
12  B. V. Jakovenko, O teoretičeskoji filosofii Germana Kogena, in: B. V. Jakovenko,  Mošč’ fi-

losofii, S. 472 [B. V. Jakowenko, Über die theoretische Philosophie von Hermann Cohen, in: B. V. 

Jakowenko, Die Mächtigkeit der Philosophie]. 
13  Vgl. auch V. N. Belov, Problema racionalnogo i irracionalnogo w russkom neokantianstwie 

[Die Probleme des Rationalen und Irrationalen  im russischen Neukantianismus], in: Duchownyjkontinent 

russkoj filosofii, hrsg. von W. A. Friauf, Saratovskij Istočnik, Saratov 2009, S. 159–180. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         35 

 

kreative; er sah Vor- und Nachteile beider Lehren gut ein und war bestrebt, die Einsei-

tigkeit der gnoseologischen Analyse sowohl des Neukantianismus als auch der Phä-

nomenologie zu überwinden. 

Genauso wie seinem Lehrer Cohen kommt es Sesemann auf den Aufbau des 

Systems der Philosophie an, genauso wie Cohen hält er für die Basis dieses Systems 

die Erkenntnistheorie, die natürlicherweise alle anderen philosophischen Bereiche 

aufnimmt. Genauso wie Cohen sucht er nach einem Ausgangspunkt von dem aus das 

ganze System entfaltet werden kann. Doch im Unterschied von seinem deutschen Leh-

rer, der einen Akzent auf die mathematische Naturwissenschaft und das Prinzip des 

Infinitesimalen legt, das über die Verhältniskategorie den methodologischen und funk-

tional-operationalen Charakter des Wissens erfasst, versucht Sesemann die Logik des 

reinen Wissens zu postulieren, indem er die offensichtliche Begrenztheit naturwissen-

schaftlicher Erkenntnis betont und somit von der Logik der reinen Erkenntnis absieht. 

Das reine Wissen kann seinem Wesen nach weder nur naturwissenschaftlich noch nur 

geisteswissenschaftlich sein. Eben durch das Phänomen des reinen Wissens als eines 

Ausgangspunktes versucht Sesemann das richtige Verständnis von Subjekt, Objekt, 

Wissen selbst sowie ein  Verhältnis zwischen ihnen aufzustellen.  

Für Sesemann steht außer Zweifel, dass sich das Ideal des reinen Wissens aus-

schließlich in der Selbsterkenntnis (als einer Form des reflexiven gegenständlichen 

Wissens) verwirklicht, auch  wenn dies infolge einer empirischen Beschränktheit des 

Subjektes des Wissens selbst nicht in vollem Maße erfolgt. Nur in der Selbsterkennt-

nis kann sich der Mensch als ein endliches Wesen dem reinen Wissen nähern, das 

durch keine reale Einstellung bedingt ist, also dem wirklich universalen und allgemei-

nen Wissen. Nur in der Selbsterkenntnis, in der sich Reflexion und Selbstreflexion 

vereinigen, ist die nicht-gegenständliche logisch gestaltete Selbsterkenntnis, die sich 

auf das unmittelbare nicht-gegenständliche Selbstbewusstsein stützt, imstande,  solche 

Merkmale wie Selbständigkeit, die jedem gegenständlichen Wissen eigen ist und Un-

abhängigkeit, die dem nicht-gegenständlichen Wissen eigen ist,  zu vereinbaren und 

reale Eigenschaften eben des reinen Wissens zu erwerben. Die Hauptintention des rei-

nen Wissens kann sich somit in der gegenständlichen Erkenntnis nur in dem Fall ver-

wirklichen, in dem es auf dem unmittelbaren nicht-gegenständlichen Selbstbewusst-

sein beruht - betont der russische Philosoph. Er ist sicher, dass «die Grundintention 

des reinen Wissen vermag sich in der gegenständlichen Erkenntnis nur dadurch zu 

erhalten und durchzusetzen, dass sie das absolute ungegenständliche Selbstbewusst-

sein hinter sich als Grundlage und als Stützpunkt hat. Nur dadurch gewinnt es die Fä-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         36 

 

higkeit die ihm eigene Phänomenalität zu überwinden und die Fühlung mit dem abso-

luten Sein zu wahren»
14

.  

Hier sollte man auf die originelle Interpretation des Problems des Irrationalen 

durch Sesemann eingehen. Ein vertieftes und vielseitiges Verfahren des russischen 

Philosophen ermöglicht eine Formulierung des philosophischen Begriffs des Irrationa-

len,  die sich von den in positiven Wissenschaften angebrachten Formulierungen un-

terscheidet.  Er betont:  „Das Irrationale, als ein rein philosophischer Begriff steht in 

keinem Zusammenhang mit dem engen Rahmen, in dem es von den positiven Wissen-

schaften eingeschlossen wird. Das Irrationale wird nicht von empirischen oder zeitli-

chen Grenzen umfasst, sondern verweilt in der temporalen Idealität, als einer uner-

schöpflichen Problematik, die für den ewigen kontinuierlichen Fortschritt der objekti-

ven Erkenntnis sorgt “
15

.  

Sesemann weist auf eine methodologische Rolle des Irrationalen in anderen 

Bereichen des Systems der Philosophie hin. So empfindet er in der Ethik  die reale 

Einheit zweier gegensätzlicher Prinzipien: des Prinzips des Individuellen und Prinzips  

der Sobornost (der Allheit), als irrational. Nach der Meinung des russischen Denkers 

„verkehrt das ästhetische Bewusstsein ganz im Bereich des Irrationalen“.  Der symbo-

lische Charakter der Kunst ist dabei dadurch bedingt, dass „zwei unterschiedliche 

Formen beziehungsweise Stufen unendlicher Irrationalität in eine harmonische Einheit 

integriert werden“: eine höhere, durch die Idee vertreten, und eine niedrigere, durch 

bestimmtes Mittel verwirklicht.“
16

. Im Bereich der religiösen Philosophie besteht die 

Bedeutung des Irrationalen in der apophatischen Theologie,  die mit der positiven 

Etablierung der höheren Stufen von Realität und Vollkommenheit auf engste verbun-

den ist. 

Zum Bereich des Irrationalen ist auch die unmittelbare Intuition (seitens des 

Bewusstseins) und der Bereich jenes Substrats des Gegenstandes zu zählen, der sich in 

der Verbindungs- und Verhältniskomplexität (seitens des Seins) nicht auflöst. Von 

Bedeutung ist auch eine andere Schlussfolgerung: solch eine Gegenüberstellung vom 

Rationalem und Irrationalen beruht auf gewissen vorläufigen Grundlagen, «hat nur 

innerhalb der Sphäre der gegenständlichen Erkenntnis Geltung, d.h. aber – formal ge-

nommen – in der Sphäre des Logischen. Dieser beschrankten Geltung widerspricht 

keineswegs der Umstand, dass, wenn man der Frage auf den Grund geht, die ge-

nannten Bestimmungen auch noch durch andere tiefer liegende ausserlogische Mo-

                                                           
14  V. Sesemann-Kowno, Zum Problem des reinen Wissens, „Philosophischer Anzeiger“, Bonn 

1927, Heft 3, S. 343 (im Russisch: K probliemie czystogo znanija, übersetzt von V. Belov, „Logos” 2006, 

Nr. 6 (57), S. 117–161). 
15  V. Sezeman, Racional’noje i irracional’noje v sisteme filosofii „Logos“, M., Kn., 1911 (1), 

S. 117 [V. Sesemann, Rationales und Irrationales in der System der Philosophie , „Logos“, Heft 1]. 
 16 Ebd., S. 120. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         37 

 

mente mitbedingt sind. Das Logische ist eben – das glauben wir behaupten zu dürfen – 

nicht etwas Primäres, Ursprüngliches. Es beruht auf einer Einstellung, die selbst aus 

gewissen metalogischen (metaphysischen) Motiven entspringt»
17

. 

Zur Demonstration des Letzteren betrachtet Sesemann den Begriff Wider-

spruch in seiner logischen, ontologischen, ethischen und ästhetischen Bedeutung. Sind 

die gegensätzlichen Begriffe von Sein und Nichtsein in logischer Hinsicht symme-

trisch und gleichbedeutend, so kann das Sein in ontologischer Hinsicht dem Nichtsein 

nie gleichgesetzt werden. Zu einer ähnlichen Situation, sogar mit einem kleinen Un-

terschied vom Logischen,  kommt es in Bezug auf die ethischen Begriffe des Guten 

und Bösen und die ästhetischen Begriffe des Schönen und des Hässlichen. 

Zum Schluss möchte ich Sesemann selbst zitieren. In diesen Worten aus einer 

kleinen Studie sind unserer Meinung nach einige grundsätzliche Momente festgehal-

ten, die für sein ganzes philosophisches Projekt ausschlaggebend sind: Sie (die Philo-

sophie – V.B.) – betont russischer Philosoph – ist keineswegs, wie die Metaphysik im 

vorkantischen Sinne zum großen Teile war, bloße Begriffsspekulation, die über alle 

Erfahrung nicht bedürftig ist. Diese Art von Begriffsspekulation ist letzterdings ge-

genstandslos und ist durch Kant endgültig widerlegt worden. 2) Sie ist aber auch nicht 

bloß die einheitliche Grundlage, das gemeinsame Fundament aller positiven Wissen-

schaften, in derselben Erfahrungswelt wurzelnd, wie die von ihr Begründeten Einzel-

wissenschaften, 3) Sondern die Philosophie letzt auch eine Erfahrung voraus, die ih-

rem Gegenstande dem wahren Sein und ihrer Geisteshaltung entspricht. Sie ist also, 

wie jede echte Wissenschaft, – gegenständliche Erkenntnis, – Erfahrungswissenschaft. 

Aber die Erfahrung, aus der sie hervorwächst, ist eben eine Erfahrung besonderer Art, 

eine Erfahrung, die dem Menschen nicht als etwas äußerlich gegebenes entgegentritt 

(wie die Erfahrung der äußeren Welt der Naturwissenschaften) und sich auch nicht in 

dem Erlebnisstrom des alltäglichen praktischen Lebens unmittelbar fassen lasst, son-

dern eine Erfahrung, die dem Menschen nur in den seltenen großen Augenblicken sei-

nes Lebens zuganglich wird, in den Augenblicken, wo es ihm gelingt, die Gesamtheit 

seiner geistigen Kräfte als etwas Ganzes und Einheitliches zu mobilisieren und zu 

höchster Konzentration und Anspannung zu bringen. Das bedeutet eben der platoni-

sche Ausdruck, dass die philosophische Erkenntnis mehr als bloß Erkenntnis ist, dass 

sie zugleich eine Enthüllung der Seele mit dem wahrhaft Seienden, ein Teilhaftig – 

werden an diesem Sein ist. Insofern ist die Philosophie auch mehr als bloße Wissen-

schaft, und daran liegt es warum es nicht gelingen will und auch nicht gelingen kann, 

die Philosophie dem System der positiven Wissenschaften eindeutig einzuordnen. 

                                                           
17  V. Sesemann, Rationales  und Irrationales, in: Studien zum Erkenntnisproblem, Kaunas 

1927, S. 50. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         38 

 

Stets erscheint sie dort als ein Fremdling, ja als lästiger Eindringling. Diese 

Wesenseigentümlichkeit der Philosophie, – dass sie Erfahrungswissenschaft in emi-

nentem Sinne ist und eine besondere Geisteshaltung voraussetzt, welche das Eindrin-

gen in tiefere Seinsschichten ermöglicht, – dieses erkannt und festgelegt zu haben – ist 

das bleibende, das unsterbliche Verdienst des platonischen Idealismus. Daran hat auch 

die philosophische Forschung unserer Tage festzuhalten”
18

. 

 

                                                           
18  Prof. V. Sezemanas, Das Problem des Idealismus in der Philosophie, Humanitario Fakulteto 

Raštai, Kn. 1, Kaunas 1925, S. 119-120 [im Russisch: Problema idealizma w filosofii, übersetzt von V. 

Belov, „Voprosy Filosofii” 2012, Nr. 4, S. 127–132]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         39 

 

SCHLUSSBEMERKUNGEN 

 

Bei der vorläufigen Zusammenfassung vorliegender Ergebnisse sei auf einige 

Gründe hingewiesen, die eine systematische Analyse des russischen Neukantianismus 

erschweren. Von welchen Endergebnissen kann in Wirklichkeit die Rede sein, wenn 

der größte Teil des Erbes einheimischer neukantianischer Denker in Archiven aufbe-

wahrt wird und noch nicht veröffentlicht ist? Es ist, natürlich, zu ergänzen, dass sich 

in letzter Zeit eine bestimmte Aktivierung in den Forschungen des russischen Neukan-

tianismus beobachten ließ, wovon eine Monographie von N. Dmitrieva, eine stetige 

Rubrik “Neukantianismus” in der Zeitschrift „Kantovskij sbornik“ [Kantischen 

Sammlung]
19

, Promotionen und Habilitationen nach der Geschichte des russischen 

Neukantianismus zeugen
20

. Aber ist die Rede über irgendeine ernsten Leistungen auf 

diesem Gebiet zu früh. Die Arbeit wird hauptsächlich innerhalb der Grenzen der Ge-

schichte der Philosophie, es geht, wie man sagt, die Speicherung des Tatsachenmateri-

als. Es fehlt noch die systematische Vorstellung von der Geschichte des russischen 

Neukantianismus.  

Eine weitere Schwierigkeit bei der Systematisierung russischer neukantiani-

scher Studien besteht in der Sprachbarriere: die Werke bedeutender russischer Neu-

kantianer liegen in verschiedenen europäischen Sprachen vor – Deutsch, Englisch, 

Französisch, Italienisch, Polnisch, Litauisch, Tschechisch usw. 

Zu erwähnen ist auch das  Fehlen großer Programmwerke; bei Werken russi-

scher Neukantianer handelt es sich vorwiegend um Artikel, einige davon sind ziemlich 

umfangreich, es kommen oft Übersichtsarbeiten und Rezensionen vor. 

Als Faktor, der die Herausbildung einer systemumfassenderen und vollständi-

geren neukantianischen Strömung in der russischen Philosophie erschwerte, darf man 

auch eine zu kurze Zeitperiode (Ende des 19. – Anfang des 20. Jahrhunderts) nennen, 

die für die Entwicklung einer einheimischen philosophischen Tradition relativ günstig 

war. Zu dieser Entwicklung trugen die russischen Neukantianer sehr aktiv bei.  

Der russische Neukantianismus scheint beim ersten Anblick ein etwas spora-

disches und ziemlich fragmentarisches Gebilde zu sein. Heute ist uns keine soziale 

Einrichtung (Schule, Universität, Zeitschrift) bekannt, an oder in der der Neukantia-

nismus eine längere Zeit dominierte oder prägend war. Eine Ausnahme besteht in der 

Zeitschrift „Logos“, die im Zeitraum von 1910 bis 1914 erschien, obwohl diese eher 

kaum als neukantianisch bezeichnet werden darf; vielmehr handelte es sich um eine 

                                                           
19  Vgl. auch V. N. Belov, Russkoje neokantianstwo: istorija i osobiennosti razwitija, [Russi-

scher Neukantianizmus: Geschichte und Entwicklung] „Kantovskij sbornik” 2012, Nr. 1 (39), S. 27-39. 
20  Vgl. N. A. Dmitrieva, Der russische Neukantianismus: „Marburg“ in Russland. Historisch-

philosophische Skizzen, Moskva 2007; was die letzten Publikationen über den russischen Neukantianis-

mus betrifft, sieh die Information in der Internetzeitschrift Neukantianismus-Forschung Aktuell – 

https://sites.google.com/site/neukantianismusforschung/home. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         40 

 

Zeitschrift für europäische philosophische und kulturphilosophische Ideen. Doch ent-

sprach solch ein synthetischer Charakter der Zeitschrift „Logos“ in vielerlei Hinsicht 

der Spezifik des russischen Neukantianismus, der viele ihm gegenwärtige Strömungen 

europäischen Denkens zur Entwicklung des deutschen Neukantianismus und zur 

Überwindung seiner Einseitigkeiten und seiner Fehler miteinbezog. 

Im Großen und Ganzen ging der russische Neukantianismus nicht über Vorbe-

reitungsprojekte, Programmerklärungen und vorläufige Skizzen hinaus. Die Arbeit 

eines Erforschers des russischen Neukantianismus ist weniger die eines Restaurators 

oder gar eines Wiederherstellers, sondern vielmehr die eines „Gestalters“ jener ein-

heimischen philosophischen Tradition, deren Herausbildung zur Hauptaufgabe des 

russischen Neukantianismus wurde.  

Und doch darf die Bedeutung des Neukantianismus für die russische Philoso-

phie und Kultur nicht unterschätzt werden. In erster Linie ist die allgemeinphilosophi-

sche Bedeutung des Neukantianismus hervorzuheben: Die Diskussion und Behand-

lung gemeinsamer Themen trug zweifellos zur Etablierung solch origineller philoso-

phischer Schulen und Strömungen wie der russischen Religionsphilosophie, der Philo-

sophie des Dialoges von M.M. Bachtin und der hermeneutischen Philosophie von 

G.G. Spet bei.  

1) Außer Zweifel steht auch die allgemein kulturelle Bedeutung: die neukanti-

anische Schule hat solch bedeutende Persönlichkeiten des kulturellen Lebens hervor-

gebracht wie B. Pasternak, A. Belyj, A. Skrjabin. 

2) Nicht vergessen werden darf auch die allgemeinwissenschaftliche Be-

deutung des Neukantianismus: im Folgenden waren einige bekannte einheimische 

Wissenschaftler Schüler der Marburger Schule, darunter sind der Psychologe S. Ru-

binstein, der Pädagoge S. Gessen und andere. 

3) Der russische Neukantianismus spielte auch eine wichtige internationale 

Rolle
21

: F. Stepun wurde ein großer Kulturwissenschaftler in Deutschland, der Freund 

von  E. Cassirer D. Gawronskij unterrichtete eine Zeitlang in der Schweiz. Besonders 

hervorzuheben ist N. Hartmann, der sein Studium in Sankt-Petersburg begann und in 

Marburg fortsetzte. Er wurde später zu einem bedeutenden deutschen Philosophen des 

20. Jahrhunderts. 

 

 
LITERATURVERZEICHNIS 

 

                                                           
21  Vgl. auch V. N. Belov, Russian Neo-Kantianism and Europe: apprenticeship or cooperati-

on?, übersetzt von A. Bolshakova, in: Russian thought in Europe: reception, polemics, development, hrsg. 

von T. Obolevitch, T. Homa, J. Bremer, Wydawnictwo WAM, Kraków 2013, S. 397–409. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         41 

 

Belov V. N., Problema racijonalnogo i irracionalnogo w russkom neokantianstwie 

[Die Probleme des Rationalen und Irrationalen  im russischen Neukantianis-

mus], in: Duchownyj kontinent russkoj filosofii, hrsg. von W. A. Friauf, Sara-

tovskij Istočnik, Saratov 2009, S. 159–180. 
Belov V. N., Russian Neo-Kantianism and Europe: apprenticeship or cooperation?, 

übersetzt von A. Bolshakova, in: Russian thought in Europe: reception, pole-

mics, development, hrsg. von T. Obolevitch, T. Homa, J. Bremer, Wydaw-

nictwo WAM, Kraków 2013, S. 397–409. 

Belov V. N., Russkoje neokantianstwo: istorija i osobiennosti razwitija, [Russischer 

Neukantianizmus: Geschichte und Entwicklung] „Kantovskij sbornik” 2012, 

Nr. 1 (39), S. 27–39. 

Belov V. N., Filosofija Germana Kogena i russkoje neokantianstwo [Philosophie von 

Hermann Cohen und russischer Neukantianismus], in: „Istoriko-filosofskij 

Ježegodnik, 2003, hrsg. von N. W. Motrošylova, Nauka, Moskva 2004. 

Belov V. N., Učenie Giermana Kogena w Rossii: osobiennosti recepcii [Hermann 

Cohens Lehre in Russland: Spezifikum der Rezeption], [in: Neokantianstwo 

nemeckoje i russkoje: mieždu teorijej poznanija i kritikoj kultury, hrsg. von I. 

N. Grifcova, N. A. Dmitrieva, ROSSPEN, Moskwa 2010. 
Below V. N., Rožkow V. P., Istorija russkoj filosofii, Izdatiel’stwo Saratovskogo Uni-

versitieta, Saratov 2006.  
Bulgakov S. N., Ot marksizma k idealizmu. Stat’i i recensii 1895–1903, Sost., vst. 

stat’ja i komm. V.V. Sapova, Moskwa 1995, [S. N. Bulgakov, Vom Marxis-

mus zum Idealismus. Die Aufsätze und Rezensionen 1895–1903, hrsg. von V. 

V. Sapov]. 

Dmitrieva N. A., Der russische Neukantianismus:„Marburg“ in Russland. Historisch-

philosophische Skizzen, Moskva 2007. 

Jakovenko B. V., O sovremennom sostojanii nemeckoji filosofii, „Logos”, M. 1910, 

Kn. 1 [B. V. Jakowenko, Über der modernen Zustand der deutschen Philoso-

phie, „Logos“, M. 1910, Heft 1].  
Jakovenko B. V., O teoretičeskoji filosofii Germana Kogena , in: B. V. Jakovenko,  

Mošč’ filosofii, [B. V. Jakowenko, Über die theoretische Philosophie von 

Hermann Cohen, in: B. V. Jakowenko, Die Mächtigkeit der Philosophie]. 

Jakovenko B. V., Tridcat’ let russkoji filosofii (1900–1929), in: B. V. Jakovenko, 

Mošč’ filosofii, Sankt-Petersburg, S. 852 [B. V. Jakowenko, Dreißig Jahre der 

russischen Philosophie (1900–1929), in: B V. Jakowenko, Die Mächtigkeit 

der Philosophie, Sankt-Petersburg]. 
Jakovenko B. V., Učenie Rikkerta o suščnosti filosofii, in: B. V. Jakovenko, Mošč’ 

filosofii. [B. V. Jakowenko, Die Rickertslehre über das Wesen der Philoso-

phie, in: B. V. Jakowenko, Die Mächtigkeit der Philosophie]. 

Pasternak B. L., Ochrannaja gramota, Moska 1994 [B. L. Pasternak, Frei-brief]. 
Sesemann V., Rationales und Irrationales, in: Studien zum Erkenntnisproblem, Kau-

nas 1927. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02



V. N. BELOV – EINIGE BEMERKUNGEN ZUM RUSSISCHEN NEUKANTIANISMUS 
 

         42 

 

Sesemann-Kowno V.,  Zum Problem des reinen Wissens, „Philosophischer Anzeiger“, 

Bonn 1927, Heft 3 (im Russisch: K probliemie čistogo znanija, übersetzt von 

V. Below, „Logos” 2006, Nr. 6 (57), S. 117–161). 

Sezeman V., Racional’noje i irracional’noje v sisteme filosofii „Logos“, M., Kn., 

1911 (1), S. 117 [V. Sesemann, Rationales und Irrationales in der System der 

Philosophie , „Logos“, Heft 1]. 

Sezemanas V., Das Problem des Idealismus in der Philosophie, Humanitario Fakulte-

to Raštai, Kn. 1, Kaunas 1925, [im Russisch: Probliema idiealizma w filosofii, 

übersetzt von V. N. Below, „Voprosy Filosofii” 2012, Nr. 4, S. 127–132]. 

Vvedenskiji A. I., Vtoričniji vizov na spor o zakone oduševlenija i otvet protivnikam, 

in: A. I. Vvedenskiji, Stat’ji po filosofii, Vstup. stat’ja A. A. Ermičeva; 

sostav., podgot. teksta i prim. A. A. Ermičeva, S. A. Nenaševoji, bibliogr. I. 

M. Lichareva, A. A. Ermičeva. Sankt-Petersburg 1996 [A. I. Wwedenskij, Der 

Sekundär-Aufruf zum Streit über das Verseelungsgesetz und die Antwort den 

Gegnern, in: A. I. Wwedenskij, Die philosophische Aufsätze, Eintrittsbeitrag 

von A. A. Ermitschev, Herausg., Textverarb. und Anm. von Ermitschev, S. A. 

Nenaschev, Bibliogr. von I. M. Licharev, A. A. Ermitschev, Sankt-

Petersburg]. 

Vvedenskiji A. I., O vidach very v ee otnošenii k znaniju . in: A. I. Vvedenskiji, Stat’ji 

po filosofii, [A. I. Wwedenskij, Über die Glaubensarten in seinem Verhältnis 

zum Wissen, in: A. I. Wwedenskij, Die philosophische Aufsätze]. 
 

 

SUMMARY 

 

A few remarks on Russian neo-kantianism 
 

 The article is devoted to the analysis of the development of neokantianism in Russia. In 

particular, the paper attempts to pinpoint the originality of Russian neokantianism, which - as the present 

author posits and contextualises – stems from the cultural and historical peculiarities of the formation of 

the Russian philosophical thought. The stages and specific character of the development of Russian 

neokantianism are discussed on the basis of the philosophical ideas and intellectual concepts of A. I. 

Vvedenskij, B. V. Jakovenko, and V. E. Sesemann. 

 

Keywords: neokantianism, Russian philosophical tradition, specific character of Russian neokantianism, 

A. I. Vvedenskij, B. V. Jakovenko, V. E. Sesemann 

 

VLADIMIR BELOV, professor, N. G. Chernyshevsky Saratov State University, Russia. E-mail: be-

lovvn@rambler.ru 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 00:46:02

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

