
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Małgorzata Łuszczyńska 

Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

ORCID: 0000-0002-4387-8820 

m.luszczynska@umcs.pl 

 

Problematyka ochrony środowiska naturalnego w doktrynie Kościoła katolickiego 

 

STRESZCZENIE 

 

Artykuł jest analizą złożonego stanowiska Kościoła katolickiego odnośnie do problemu ochrony środo-

wiska naturalnego. Autorka śledzi ewolucję poglądów mających początkowo znaczenie przyczynkarskie, będące 

wynikiem wizji człowieka jako dzieła Bożego funkcjonującego w świecie również stworzonym przez Boga. 

Duża część opracowania została poświęcona doktrynalnej rewolucji papieża Franciszka zawartej w encyklice 

Laudato si oraz próbie odpowiedzi na pytanie, jak do tego doszło. 

 

Słowa kluczowe: doktryna; Kościół katolicki; ekologia; ochrona środowiska 

 

Problematyka ochrony środowiska stanowi niezwykle ważne zagadnienie w szeroko 

rozumianym dyskursie społecznym. Jest to zagadnienie istotne zarówno teoretycznie, jak 

i praktycznie, wpisujące się w problematykę aksjologii życia społecznego. Kościół katolicki 

dostrzegł w zakresie głoszonego przez siebie społecznego nauczania potrzebę wypowiedzenia 

się również w kwestii ochrony środowiska naturalnego. Problematyka ekologii znalazła zatem 

swoje miejsce w ramach doktryny Kościoła katolickiego. Do czasu opublikowania przez pa-

pieża Franciszka encykliki Laudato si zasadniczo tzw. kwestia ekologiczna nie zajmowała 

centralnego miejsca w wypowiedziach papieża czy hierarchów Kościoła. Poruszana była na-

tomiast w formie przyczynkarskich wypowiedzi w dokumentach poświęconych na ogół zło-

żonym problemom współczesnego świata. 

Stanowisko Kościoła katolickiego w kwestii ochrony środowiska naturalnego na prze-

strzeni ostatnich dziesięcioleci zawarte zostało w szeregu oficjalnych dokumentów, na które 

składają się encykliki, adhortacje, orędzia, homilie
1
. Abstrahując od problematyki eschatolo-

gicznej czy tzw. teologii ekologicznej, warto bliżej przyjrzeć się doktrynalnemu wymiarowi 

społecznego nauczania Kościoła, które jest stale uaktualniane. 

W ramach rozważań poczynionych w obrębie niniejszego artykułu koncentruję się na 

płaszczyźnie doktrynalnej, metodologicznie oraz przedmiotowo pomijając złożone zagadnie-

nia teologii, w tym ekoteologii czy teologii pastoralnej. Terminy „ekologia” i „ochrona śro-

dowiska” stosowane są tu zamiennie, przy pełnej świadomości rozróżnień desygnatów pojęć 

w literaturze przedmiotu
2
. Powyższe podejście uzasadnione jest terminologią przyjętą przez 

doktrynę Kościoła, który nie rozgranicza precyzyjnie treści terminów używanych zamiennie
3
. 

                                                 
1
 K. Wojciechowski wskazuje na zakorzenienie nauczania Kościoła katolickiego w kwestii ekospołecznej 

w Piśmie Świętym i nauce Chrystusa. Zob. K. Wojciechowski, Ekologia w nauczaniu Kościoła – przyroda jako 

dzieło Boga, [w:] Ekologia a duchowość chrześcijańska, red. S. Niziński, Poznań 2009, s. 41. 
2
 Por. J. Jaroń, Ekologia. Sozologia. Ekofilozofia. Ekoetyka. Ekonomia proekologiczna, Warszawa 1997, s. 13–22. 

3
 Spotkać się można z szerokim rozumieniem ekologii, na której pojęcie składa się także działalność pastoralna 

polegająca na edukacji w przedmiocie ochrony środowiska. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Termin „doktryna” wyznacza ramy czasowe rozważań oraz zakres przedmiotowy analizowa-

nych wypowiedzi Magisterium Kościoła
4
. 

Od początku nauczania Kościół katolicki odnosił się do człowieka jako do jednego 

z elementów Bożego planu stworzenia świata – elementu wchodzącego w interakcję z ota-

czającym go środowiskiem. Wielu Ojców i Doktorów Kościoła formułowało wypowiedzi 

oparte na rozważaniach relacji Bóg – przyroda – człowiek
5
. Refleksje w przedmiocie sto-

sunku człowieka do przyrody znaleźć można w pismach św. Ireneusza z Lyonu (140–202) 

całościowo ujmującego wszechświat jako dzieło Bożej miłości, a także Tertuliana (160–

225), Klemensa Aleksandryjskiego (150–212) czy Orygenesa (185–254)
6
. W pismach 

św. Cyryla Jerozolimskiego (315–386), św. Ambrożego z Mediolanu (339–397), św. Jana 

Chryzostoma (350–407), św. Hilarego z Poiters (315–367) czy Ewagriusza z Pontu (345–

399) uważny czytelnik odnajdzie elementy teologiczne w odniesieniu do rozważań 

w przedmiocie przyrody jako dzieła Bożego
7
. 

Trudno bezdyskusyjnie nadać określonemu myślicielowi starożytności czy wczesnego 

średniowiecza tytuł „pierwszego chrześcijańskiego ekofilozofa”, ponieważ wielu z nich for-

mułowało wypowiedzi wyrażające zatroskanie o stan środowiska naturalnego
8
. 

Początki chrześcijaństwa to również tendencje ascetyczne wśród pustelników czy 

mnichów żyjących w surowych warunkach. Kwitł wówczas ascetyzm monastyczny, domino-

wał styl życia oparty na modlitwie, poście i wyrzeczeniach, szacunku do przyrody i jej darów. 

Reguły zakonne niejednokrotnie kształtowane były w odniesieniu do ascezy św. Antoniego 

Pustelnika, Pachomiusza, św. Bazylego na wschodzie, na zachodzie zaś św. Marcina z Tours
9
. 

Odnotować również należy naukowe podejście Izydora, który posługując się termino-

logią bliską współczesnej nomenklaturze, wskazał na wpływ uwarunkowań środowiskowych 

na życie roślin
10

. 

O wpis na „średniowieczną listę ekologów” śmiało ubiegać się mogą także Hugon od 

św. Wiktora (1096–1141), augustianin głoszący podziw dla świata w pismach teologicznych, 

                                                 
4
 Pod pojęciem „doktryna” rozumiem „usystematyzowany zbiór idei, teorii oraz programów politycznych bądź 

ich fragmentów, zmierzający do wywarcia realnego wpływu na rzeczywistość”. Co do zasady doktryna stanowi 

„zbiór względnie usystematyzowany, […] u którego podstaw leży świadomość metodologiczna twórcy, jak też 

bezpośredni zamiar racjonalnej interpretacji zjawiska państwa i prawa”. Ponadto doktrynę powinno cechować 

„faktyczne, społeczne oddziaływanie” (L. Dubel, Historia doktryn politycznych i prawnych do końca XIX wieku, 

Warszawa 2002, s. 17–18). 
5
 Por. R. Rogowski, Teoekologia. Mistyka wszystkich rzeczy, Wrocław 2008. 

6
 Szerzej: A. Williams, Boski zmysł. Intelekt w teologii pastoralnej, Kraków 2014, s. 42. 

7
 Fragmenty pism poświęcone przyrodzie zawierają odwołania do roślin, ptactwa czy robactwa, gdzie Boża 

miłość jest porównywana do samicy broniącej z troską i poświęceniem swoich piskląt. Zob. np. Klemens Alek-

sandryjski, Zachęta Greków, [w:] Apologie, red. E. Stanula, Warszawa 1988; Hieronim ze Strydonu, Listy I (1–

50), Kraków 2010. 
8
 Doskonałym przykładem wczesnośredniowiecznej ekologii w służbie teologii są pisma teologiczno- 

-przyrodnicze Bazylego Wielkiego. Podał on kilka różnych znaczeń terminu „przyroda”, zdefiniował naturę jako 

„dzieło sztuki”, dar Boży, zewnętrzny świat człowieka, otoczenie człowieka; odnosił się także do duchowej 

kontemplacji przyrody. Zob. E. Osek, Przyroda w pismach Bazylego Wielkiego, Lublin 2009, s. 17–20. 
9
 Benedictus montes, Bernardinus valles amabat. „W górach osiedlali się mnisi św. Benedykta i emiraci 

św. Romualda (kameduli), w dolinach uczniowie św. Bernarda z Clairvaux (cystersi) – z dala od ludzi i zgiełku” 

(J. Brusiło, Teologia praktyczna i ekologia. Wprowadzenie historyczne do idei Sacrum i przyroda, Kraków 2015, 

s. 45). Szerzej: S. Jaromi, Idea ogrodu św. Franciszka jako przykład chrześcijańskiej troski o bioróżnorodność, 

[w:] Ogród Pana. XVIII Seminarium Sacrum i przyroda, red. J. Brusiło, Kraków 2010, s. 86. 
10

 Szerzej: T. Krynicka, Świat roślin w XVII księdze Etymologii Izydora z Sewilli, Lublin 2007, s. 138–171. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

oraz Konrad z Hirschau (1070–1150), benedyktyn personifikujący świat roślin
11

. Bezsprzecznie 

za „matkę chrzestną współczesnej ekologii” uznać należy św. Hildegardę z Bingen (1098–

1179), benedyktynkę, od 2012 r. doktor Kościoła
12

. Fascynował ją świat flory, który odnosiła 

do medycyny, farmakologii, ziołolecznictwa. Wskazywała na konieczność solidarności czło-

wieka z całym stworzeniem i przyrodą ożywioną oraz na skutki braku poszanowania przyro-

dy
13

. Pamiętać też w tym kontekście należy o tradycji ekologicznego życia monastycznego, do 

którego powstania się przyczynił się św. Franciszek. W wielu regułach i konstytucjach zakon-

nych odnajdziemy przepisy, które dziś można śmiało nazwać ekologicznymi
14

. 

Od XII stulecia osłabło zainteresowanie teologii przyrodą. Teologowie zajęli się 

głównie mistyką, racjonalną analizą prawd objawionych. 

Na fundamencie nauczania Kościoła w przedmiocie stosunku człowieka do przyrody 

(postrzeganej jako dzieła Stwórcy) wyrosła tzw. kwestia ekologiczna w doktrynie Kościoła 

katolickiego. Znalazła ona miejsce w wypowiedziach Pawła IV, dokumentach Soboru Waty-

kańskiego II, encyklikach i orędziach Jana XXIII, Jana Pawła II, Benedykta XVI. Ukorono-

waniem wypowiedzi Magisterium Kościoła stała się „zielona encyklika” papieża Franciszka 

Laudato si. Tytuł encykliki Laudato si, czyli Chwała Tobie albo Pochwalony bądź, pochodzi 

z Hymnu Stworzenia autorstwa św. Franciszka z Asyżu. 

Św. Franciszek z Asyżu miał osobliwe podejście do środowiska naturalnego. Jego 

kontemplacja przyrody przerodziła się w mistykę. Pieśń słoneczna wskazuje na traktowanie 

człowieka jako jedności z przyrodą. Wspólne pochodzenie ludzi, zwierząt i ciał niebieskich – 

od jednego Boga Ojca – czyni całą przyrodę ożywioną rodziną
15

. Z Franciszkowego mistycy-

zmu wyrosła troska o przyrodę i świadomość konieczności troski o nią. „Biedaczyna z Asy-

żu” podejmował działania, które dziś śmiało można określić mianem proekologicznych. 

 

Z szacunkiem chodził po skałach, a to ze względu na tego, co zwie się Opoką. […] Braciom drwalom 

zabraniał ścinać całe drzewo, żeby miało nadzieję odrośnięcia na nowo. Ogrodnikowi kazał dookoła ogrodu 

zostawić nieuprawne obrzeże, ażeby w nim w swoich porach zieleń ziół i piękno kwiatów głosiły Ojca wszyst-

kich pięknych rzeczy. W ogrodzie polecił wydzielić działkę na pachnące zioła i kwiaty, ażeby patrzącym przy-

wołać na myśl błogość wiekuistą. Robaczki usuwał z drogi, żeby ich nie podeptano, a pszczołom kazał dostar-

czać miód i najlepsze wino, by w czasach mrozu nie poginęły z głodu
16

. 

 

Słowa i czyny św. Franciszka z Asyżu doprowadziły do przyznania mu tytułu „pierw-

szego ekologa”
17

. Tym samym postać św. Franciszka stawiana jest za wzór współczesnemu 

człowiekowi. Jan Paweł II ogłosił w liście Apostolskim Inter santos św. Franciszka z Asyżu 

                                                 
11

 J Brusiło, op. cit., s. 61. 
12

 P. de Plunkett, Ekologia – stereotypy i rzeczywistość. Od Biblii do naszych czasów, Poznań 2008, s. 76. 
13

 Zdaniem św. Hildegardy ludzie niszczący przyrodę będą trapieni przez demony i pozbawieni opieki aniołów. 

Stawiając człowieka na szczycie drabiny, Bóg uczynił go odpowiedzialnym za to, co na dole. Ibidem, s. 76–77. 
14

 Szerzej: K. Michalski, Ochrona przyrody w regułach i konstytucjach zakonnych, [w:] idem, Filozofia wieków 

średnich, Kraków 1987, s. 306–321. 
15

 „Dziś okazuje się, że powstała 800 lat temu Pieśń słoneczna (albo Pieśń do brata słońce) to teologiczny traktat 

ekologiczny i apel nawet nie o miłość, ale przynajmniej o ochronę, troskę i szacunek dla biosfery” (J. Brusiło, 

op. cit., s. 66). 
16

 Tomasz z Celano, Życiorys drugi Franciszka z Asyżu, [w:] Źródła franciszkańskie. Pisma św. Franciszka, 

źródła biograficzne świętego Franciszka, pisma św. Klary i źródła biograficzne, teksty ustalające normy dla 

braci i sióstr od pokuty, red. R. Prejs, Z. Kijas, Kraków 2005, s. 686–687. 
17

 A. Derdziuk, Św. Franciszek z Asyżu – patron ekologów, [w:] Ekologia. Przesłanie moralne Kościoła, red. 

J. Nagórny, J. Gocko, Lublin 2002, s. 206. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

patronem ekologów. Papież podjął taką decyzję na skutek prośby Międzynarodowego Stowa-

rzyszenia Planning Environmental and Ecological Institute for Quality Life skierowanej do 

kardynała S. Oddi, prefekta watykańskiej Kongregacji ds. Duchowieństwa. Jan Paweł II uznał 

przykład dany przez Franciszka za „najpiękniejszy dowód” na rzecz poparcia tezy o potrzebie 

ochrony stworzeń Bożych przed bezmyślnym niszczeniem
18

. 

Doktryna Kościoła katolickiego w zakresie ekologii odwołuje się przede wszystkim do 

zasad dobra wspólnego i solidarności. To właśnie dobro wspólne nakazuje, zarówno każdej 

pojedynczej jednostce, jak i grupom społecznym oraz instytucjom, zaangażowanie w ochronę 

przyrody, stając się warunkiem zrównoważonego rozwoju. Doktryna Kościoła katolickiego 

nakierowana jest na rozwój integralny, odnoszący się nie tylko do sfery etycznej, lecz także 

do postępu naukowo-technicznego, rozwoju ekonomicznego. Wskazuje również na koniecz-

ność prawnych regulacji w tym zakresie przedmiotowym. 

Wobec niepokojącej sytuacji ekologicznej oraz globalizacji współczesnego świata Ko-

ściół zajmuje jasno sprecyzowane stanowisko – dokonuje rewizji modelu życia współczesne-

go mieszkańca krajów rozwiniętych w celu zwalczania niesprawiedliwości, ubóstwa krajów 

rozwijających się. W ten sposób formułuje się wezwanie do „nowej solidarności” o wymia-

rach ogólnoświatowych na rzecz ochrony środowiska naturalnego i społecznego. Rozwiązanie 

kryzysu ekologicznego, przekraczającego granice państw i kontynentów, wymaga odpowie-

dzialnych za zdrowie obecnych i przyszłych pokoleń decyzji politycznych. Stąd głos Kościoła 

katolickiego zatroskanego o przyszłość „niebieskiej planety”. Solidarność działań odnosząca 

się do wspólnego pochodzenia i przeznaczenia dóbr uzasadniona jest wskazaniami Pisma 

Świętego. Wszystkie stworzenia mają tego samego Kreatora, a zatem Ziemia jest ich wspól-

nym dziedzictwem. Wszyscy mają prawo mieć dostęp do jej owoców i zasobów: „Bóg prze-

znaczył ziemię ze wszystkim, co ona zawiera, na użytek wszystkich ludzi i narodów, tak aby 

dobra stworzone dochodziły do wszystkich w słusznej mierze – w duchu sprawiedliwości, 

której towarzyszy miłość” (Gaudium et spes, nr 69)
19

. 

Doktryna Kościoła katolickiego głosi wezwanie do „nowej solidarności ekologicznej” 

w imię szacunku do życia i godności osoby ludzkiej. Tym samym uznaje środowisko natural-

ne za dobro wspólne całej ludzkości. Przesłanie ekologiczne Kościół stara się realizować 

przez promowanie właściwego modelu życia. Czyni to m.in. poprzez uczestnictwo w konfe-

rencjach i organizacjach ogólnoświatowych zajmujących się problematyką ekologiczną, np. 

na Szczycie Ziemi w Rio de Janeiro w 1992 r., Konferencji FAO w Rzymie w 1997 r. czy 

w Johannesburgu w 2002 r. Magisterium Kościoła zdaje sobie sprawę, że słuszne postulaty 

ekologiczne bardzo często napotykają trudności w realizacji głównie z powodów politycz-

nych, ekonomicznych lub rozbieżnych interesów gospodarczych. Stąd działania Kościoła ka-

tolickiego nakierowane na formowanie postawy odpowiedzialności ekologicznej. Preferowa-

ne są zatem umiar w korzystaniu z surowców naturalnych, powściągliwość w zakresie kon-

sumpcji, dyscyplina wewnętrzna oraz swoista asceza, zwana „ekologiczną”. 

                                                 
18

 Por. Jan Paweł II, List na zakończenie jubileuszu osiemdziesięciolecia urodzin św. Franciszka, „Studia Fran-

ciszkańskie” 1984, t. 1, s. 36. 
19

 Konstytucja Duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym, „Znak” 1982, nr 7–9, s. 872–953. Wszystkie 

cytaty z tego dokumentu II Soboru Watykańskiego pochodzą z tekstu zamieszczonego w miesięczniku „Znak”. 

W niniejszym artykule przywołuję tytuł łaciński Gaudium et spes wraz z numerami bocznymi, podobnie jak 

w przypadku cytowań encyklik papieskich i listów apostolskich. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Stanowisko Kościoła katolickiego w zakresie problematyki związanej z ochroną śro-

dowiska naturalnego ewoluowało. W dokumentach soborowych doktryna Kościoła nie zaję-

ła się wprost problematyką ekologiczną
20

. Paweł VI odnosił się do przedmiotowej proble-

matyki w encyklice Populorum progressio (1967) oraz w liście apostolskim Octogesima 

adveniens. W encyklice Populorum progressio poruszył zagadnienia ekologiczne, a w liście 

apostolskim Octogesima adveniens wymienił środowisko naturalne jako jeden z tzw. no-

wych problemów: „Człowiek uświadamia sobie nagle, że wskutek nierozważnego wykorzy-

stywania przyrody powoduje niebezpieczeństwo jej zniszczenia i że z kolei sam padnie tego 

ofiarą” (nr 21)
21

. O zmianie mentalności umożliwiającej redukcję postawy materialistycz-

nej, sprzyjającej odnalezieniu umiaru w korzystaniu, używaniu i zużywaniu dóbr docze-

snych, pisał Paweł VI w Liście do Maurice’a Stronga, sekretarza generalnego Konferencji 

NZ (Sztokholm 5–17 czerwca 1972)
22

. 

 

Rozwój, o którym mówimy nie ogranicza się jedynie do postępu gospodarczego. Aby był prawdziwy, 

powinien on być zupełny, to znaczy winien przyczyniać się do rozwoju każdego człowieka i całego człowieka 

(Populorum progressio, nr 14). 

 

Ani narody zatem, ani poszczególni ludzie nie mogą uważać wzrastającego ciągle dobrobytu za cel 

najwyższy. Każdy bowiem postęp niesie podwójną możliwość: z jednej strony jest on konieczny człowiekowi; 

a z drugiej jednak zamyka go jakby w więzieniu, jeśli dąży do niego jako do najwyższego dobra, poza którym 

nie należy dbać o nic innego (Populorum progressio, nr 19). 

 

Podkreślone zostało stanowisko Stolicy Apostolskiej w zakresie konieczności powią-

zania działań proekologicznych z przemianami w dziedzinie moralności członków ludzkiej 

społeczności. Zasoby naturalne jako wspólna własność ludzkości, w tym również przyszłych 

pokoleń, nie mogą być przywłaszczane przez żaden naród, żadną społeczność ani żadnego 

pojedynczego człowieka. Z czasem sformułowano hasło nawrócenia ekologicznego bezpo-

średnio sprzężonego z nawróceniem moralnym. 

Sobór Watykański II nie podjął wprost zagadnienia ochrony środowiska naturalnego. 

Nie odnajdziemy w dokumentach soborowych określeń „ekologia” czy „ochrona środowi-

ska”, a nawet odniesień werbalnych do środowiska naturalnego. Niemniej z dokumentów od-

czytać możemy przesłanie w przedmiocie środowiska naturalnego: niszczenia, ochrony, mo-

dyfikacji. Pośrednio Sobór Watykański II zwrócił uwagę na omawiane zagadnienia w roz-

dziale III Gaudium et spes, poświęconym ładowi moralnemu w odniesieniu do ludzkiej ak-

tywności (nr 33–39), konieczności przemian postaw i mentalności współczesnego człowieka. 

Należy w tym aspekcie odnotować zbieżność czasową między przygotowaniem dokumentu 

Gaudium et spes a przemówieniami Pawła VI, w których zawarte są wątki ekologiczne. 

„Zakłócenia równowagi, na które cierpi dzisiejszy świat, w istocie wiążą się z bardziej 

podstawowym zachwianiem równowagi, które ma miejsce w ludzkim sercu” (Gaudium et 

spes, nr 10). Gaudium et spes podkreśla, że postęp techniczny nie jest sam w sobie niczym 

                                                 
20

 B. Jurczyk, Ekologia – człowiek – Kościół. Antropologiczny wymiar kryzysu ekologicznego w ocenie Kościoła, 

Opole 2002, s. 7. 
21

 Paweł IV, Octogesima adveniens, Wrocław 1999. 
22

 S. Nowosad, Antropologiczno-etyczny wymiar ekologii, [w:] Ekologia. Przesłanie moralne…, s. 80. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

złym (nr 64–66). Zło tkwi w nadmiernej aktywności człowieka w przeobrażaniu środowiska 

naturalnego, co prowadzi do degradacji Ziemi
23

. 

W latach 80. XX w. problematykę ekologiczną podejmowano niemal we wszystkich 

dokumentach społecznego nauczania Kościoła. Jan Paweł II pisał o „trosce ekologicznej” 

(Sollicitudo rei socialis, nr 26) i „kwestii ekologicznej” (Centesimus annus, nr 37), zwracając 

w ten sposób uwagę na zagrożenie środowiska naturalnego, pychę człowieka i tzw. błąd an-

tropologiczny, a także o tzw. ekologii człowieka, ściśle skorelowanej z „ascezą ekologiczną” 

(Evengelium vitae z 1995 r.)
24

. 

W encyklice Redemptor hominis z 1979 r. Jan Paweł II, dostrzegając potrzebę zmiany 

podejścia człowieka do środowiska przyrodniczego oraz społecznego, napisał: 

 

Ów stan zagrożenia człowieka ze strony wytworów samego człowieka ma różne kierunki i różne stop-

nie nasilenia. Zdaje się, że jesteśmy coraz bardziej świadomi, że eksploatacja ziemi, planety, na której żyjemy, 

domaga się jakiegoś racjonalnego i uczciwego planowania. Równocześnie eksploatacja ta dla celów nie tylko 

przemysłowych, ale także militarnych, niekontrolowany wszechstronnym i autentycznie humanistycznym pla-

nem rozwój techniki, niesie ze sobą często zagrożenie naturalnego środowiska człowieka, alienuje go w stosun-

ku do przyrody, odrywa go od niej. […] Rozwój techniki oraz naznaczony panowaniem techniki rozwój cywili-

zacji współczesnej domaga się proporcjonalnego rozwoju moralności oraz etyki (nr 15). 

 

Natomiast w Orędziu na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 1990 roku, Pokój z Bo-

giem Stwórcą – Pokój z Całym Stworzeniem Jan Paweł II głosił: 

 

Stopniowe niszczenie warstwy ozonowej i postępujący w ślad za nim „efekt cieplarniany” osiągnęły 

krytyczne rozmiary na skutek ciągłego rozwoju przemysłu, wielkich aglomeracji miejskich i zwiększonego zu-

życia energii. Odpady przemysłowe, gazy produkowane przy spalaniu kopalin, niekontrolowane wycinanie la-

sów, stosowanie pewnych herbicydów, substancji chłodzących i aerozoli – wszystko to, jak wiadomo, ma szko-

dliwy wpływ na atmosferę i na całe środowisko naturalne. […] Dlatego cała ludzka wspólnota – jednostki, pań-

stwa, organizacje międzynarodowe – ma obowiązek wykazania się na tym polu należytą odpowiedzialnością
25

. 

 

Szczególny obowiązek troski o przyrodę spoczywa zdaniem Jana Pawła II na chrześci-

janach. W homilii wygłoszonej w Zamościu 12 czerwca 1999 r. papież wyraził troskę o przy-

szłość środowiska naturalnego człowieka, a także obawę o stale pogarszający się stan czysto-

ści powietrza, wód morskich i śródlądowych: 

 

Piękno tej ziemi skłania mnie do wołania o jej zachowanie dla przyszłych pokoleń. Jeśli kochacie swoją 

ojczystą ziemię, nich to wołanie nie pozostanie bez odpowiedzi! Zawracam się w szczególny sposób do tych, 

którym powierzona została odpowiedzialność za ten kraj i za jego rozwój, aby nie zapomnieli o obowiązku 

chronienia go przed ekologicznym zniszczeniem! Niech tworzą programy ochrony środowiska i czuwają nad ich 

skutecznym wprowadzaniem w życie! Niech kształtują nade wszystko postawy poszanowania dobra wspólnego, 

prawa natury i życia! Niech ich wspierają organizacje, które stawiają sobie za cel ochronę dóbr naturalnych! 

                                                 
23

 J. Brusiło (op. cit., s. 207) zwraca uwagę na kwestię terminologii: „W pierwszym tłumaczeniu dokumentów 

soborowych na język polski łacińskie słowo natura, -ae wyrażono jako »przyroda« (»cząstka przyrody« 

KDK 14, »składniki przyrody« KDK 38, »piętno na przyrodzie« KDK 67), natomiast w obecnym tłumaczeniu 

oryginalny wyraz jest tłumaczony niejednoznacznie, odpowiednio: »cząstka natury« KDK 14, »owoce natury« 

KDK 38, »piętno na tworzonych przedmiotach materialnych« (res naturae, KDK 67)”. 
24

 Wszystkie cytaty z encyklik Jana Pawła II pochodzą z tomu Encykliki społeczne Kościoła katolickiego (Świd-

nica 2005). 
25

 Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 1990 roku, https://ekai.pl/dokumenty/oredzie-na-

swiatowy-dzien-pokoju [dostęp: 17.11.2019]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
W rodzinie i w szkole nie może zabraknąć wychowania do szacunku dla życia, dla dobra i piękna. Wszyscy 

ludzie dobrej woli winni współdziałać w tym wielkim dziele
26

. 

 

Papież podkreślił w wielu dokumentach ambiwalencję postępu i zdobyczy nauko-

wych, które przynoszą korzyści dla człowieka, a jednocześnie generują skutki negatywne dla 

ludzkości. Jako przykłady podał przemysł oraz rolnictwo. Zwracał uwagę na narastający 

„efekt cieplarniany” i zmniejszenie warstwy ozonowej; podkreślał, że wykorzystując zdoby-

cze techniki, trzeba mieć na względzie wieloaspektowość ekosystemu. Dla Kościoła katolic-

kiego kryzys ekologiczny stał się równoznaczny z kryzysem moralnym, który uwidacznia się 

na poziomie antropologii. 

 

U korzeni bezmyślnego niszczenia środowiska naturalnego tkwi błąd antropologiczny. […] Człowiek, 

który odkrywa swa zdolność przekształcania i w pewnym sensie stwarzania świata własną pracą, zapomina, że 

zawsze dzieje się to w oparciu o pierwszy dar, otrzymany od Boga na początku w postaci rzeczy przezeń stwo-

rzonych. Człowiek mniema, że samowolnie może rozporządzać ziemią, podporządkowując ją bezwzględnie 

własnej woli, tak jakby nie miała ona własnego kształtu i wcześniejszego, wyznaczonego jej przez Boga prze-

znaczenia, które człowiek, owszem może rozwijać, lecz któremu nie może się sprzeniewierzać. Zamiast pełnić 

rolę współpracownika Boga w dziele stworzenia, człowiek zajmuje Jego miejsce, w końcu prowokuje bunt natu-

ry, raczej przez niego tyranizowanej niż rządzonej (Centesimus annus, nr 37). 

 

Panowanie, przekazane przez Stwórcę człowiekowi, nie oznacza władzy absolutnej, nie może też być 

mowy o wolności używania lub dowolnego dysponowania rzeczami. […] w odniesieniu do widzialnej natury 

jesteśmy poddani prawom nie tylko biologicznym, ale także moralnym, których nie można bezkarnie przekra-

czać (Sollicitudo rei socialis, nr 34). 

 

Kryzys ekologiczny ma zatem wymiar moralny warunkowany zachłannością człowie-

ka, stale rosnącym konsumpcjonizmem, złymi nawykami żywieniowymi, stylem życia obiek-

tywnie szkodliwym dla środowiska – człowiek „wyżej stawia dążenie do tego, by mieć, aniże-

li być, i chce więcej mieć nie po to, aby bardziej być, lecz by doznawać w życiu jak najwięcej 

przyjemności” (Centesimus annus, nr 36)
27

. 

W bogatych społeczeństwach dochodzi do nadkonsumpcji i przemiany w „cywilizację 

odpadów i śmieci”
28

. Zjawisku temu towarzyszy globalna niesprawiedliwość związana z na-

gromadzeniem dóbr po stronie niewielkiej części ludzkiej społeczności i brakiem dostępu do 

podstawowych dóbr (takich jak woda, żywność, leki) dla znacznej części ludności żyjącej 

w krajach nierozwiniętych
29

. 

Proekologiczne przesłanie Jana Pawła II kontynuował Benedykt XVI, który w Orędziu 

na Światowy Dzień Pokoju, 1 stycznia 2007 r., powiedział: 

 

                                                 
26

 Idem, Przemówienie w czasie Liturgii słowa, Zamość, 12.06.1999, 

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/przemowienia/zamosc_12061999 [dostęp: 17.11.2019]. 
27

 Podobnie Jan Paweł II wypowiedział się podczas katechezy w dniu 2 kwietnia 1986 r.: „Źródłem kryzysu 

ekologicznego, który zawsze wiąże się z pewnym antywspólnotowym egoizmem, jest arbitralne – i w rezultacie 

szkodliwe używanie stworzeń, przy naruszaniu ich praw i naturalnego porządku, bez uszanowania immanentnej 

celowości dzieła stworzenia. Taki sposób postępowania jest również skutkiem fałszywie pojętej autonomii rze-

czy doczesnych, kiedy człowiek używa tych rzeczy bez odniesienia ich do Boga […], wówczas i sam sobie wy-

rządza szkody nieobliczalne” (idem, Stworzenie a słuszna autonomia rzeczy stworzonych, [w:] idem, Wierzę 

w Boga Ojca Stworzyciela, Watykan 1997, s. 255). 
28

 Por. S. Nowosad, Antropologiczno-etyczny wymiar..., s. 74. 
29

 Por. idem, Współczesne zagadnienia demograficzne i moralna ocena proponowanych rozwiązań, „Roczniki 

Teologiczne” 1995, R. 3, s. 88–91. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
Niszczenie środowiska, korzystanie z niego w sposób niewłaściwy lub egoistyczny i zagarnianie prze-

mocą dóbr naturalnych ziemi rodzą rozdarcia, konflikty i wojny, właśnie dlatego, że są owocem nieludzkiego 

pojmowania rozwoju. Rozwój bowiem, który ograniczałby się tylko do aspektu techniczno-ekonomicznego, 

z pominięciem wymiaru moralno-religijnego, nie byłby ludzkim rozwojem integralnym, i jako jednostronny, 

prowadziłby do rozkwitu niszczących możliwości człowieka
30

. 

 

W dniu 17 lipca 2008 r. na spotkaniu z młodzieżą w Sydney Benedykt XVI głosił: 

 

Widoki na naszą planetę były prawdziwie zdumiewające. Lśnienie Morza Śródziemnego, ogrom pusty-

ni w północnej Afryce, bujność lasów w Azji, bezmiar Oceanu Spokojnego, horyzont, nad którym wschodzi 

i zachodzi słońce oraz majestatyczna okazałość naturalnego piękna Australii, których miałem możliwość do-

świadczać w ciągu ostatnich kilku dni, to wszystko wywołuje głębokie poczucie szacunku. To jakbyśmy oglądali 

sceny z Księgi Rodzaju – światłość i ciemność, słońce i księżyc, wody, ziemia, żywe stworzenia, a wszystko to 

jest „dobre” w oczach Boga (Rdz 1, 1–24). […] I co odkrywamy? Prawdopodobnie niechętnie odkrywamy bli-

zny, które zaznaczają powierzchnię tej ziemi – erozja, wycinka lasów, marnotrawienie światowych minerałów 

i zasobów oceanów, tylko po to, aby napędzać niezaspokojoną konsumpcję. 

 

Papieżowi Franciszkowi kwestia ekologii jest bliska od początku pontyfikatu, od mo-

mentu przyjęcia imienia Franciszek. Po wielu latach nastąpił powrót do filozofii Franciszka 

z Asyżu, a jego przesłanie proekologiczne znajduje coraz więcej kontynuatorów (bez względu 

na orientację światopoglądową)
31

. 

 

Czytając teksty św. Franciszka należy pamiętać, że napisał je nie filozof, ale mistyk. Sposób przeżywa-

nia Boga i wiary jest kluczem do zrozumienia Franciszkowej miłości do stworzeń, nieużytkowego widzenia 

przyrody, braterstwa z człowiekiem i każdym stworzeniem oraz pokory tak dzisiaj niedocenianej, a jednocześnie 

tak potrzebnej
32

. 

 

Papież w Katechezie na Światowy Dzień Ochrony Środowiska w 2013 r. powiedział: 

„Chciałbym, byśmy wszyscy zdecydowanie zobowiązali się do poszanowania i ochrony stwo-

rzenia, zwracając uwagę na każdego człowieka, przeciwdziałając kulturze marnotrawstwa, 

promując natomiast kulturę solidarności i spotkania”
33

. 

Obecnie papież zwraca uwagę, że ekologia odpowiada posłannictwu Kościoła w świe-

cie współczesnym
34

. Jednocześnie podkreśla, że współczesny „kryzys ekologiczny” jest skut-

kiem wieloletniej obojętności i zaniedbań „wspólnego domu”. Swoje spostrzeżenia kreśli na 

podstawie analizy aktywności człowieka w zakresie przeobrażania środowiska naturalnego. 

Magisterium Kościoła katolickiego nieustannie podkreśla, że postęp techniczny sam 

w sobie nie jest zły, z jednej strony prowadzi bowiem do polepszenia jakości życia człowieka, 

z drugiej zaś do pogorszenia jakości elementów środowiska naturalnego (woda, powietrze, za-

nieczyszczona gleba). Rodzi się pytanie, jak człowiek spożytkuje wiedzę, umiejętności. Osta-

tecznych rozwiązań zdaniem Kościoła szukać należy w przemianie świadomości, w wychowa-

niu człowieka „do nowego stylu życia”. Wówczas rozwój techniki prowadzić będzie do rozwo-

                                                 
30

 Por. Orędzie jego Świątobliwości Jana Pawła II na XXIII Światowy Dzień Pokoju, 1 stycznia 1990 r. „Pokój 

z Bogiem Stwórcą – Pokój z całym stworzeniem”, [w:] Z. Świerczek, Ekologia – Kościół i św. Franciszek, Kra-

ków 1990, s. 184–197. 
31

 J. Dębowski, Ekologia osoby ludzkiej w chrześcijańskim nauczaniu społecznym, Olsztyn 2001, s. 63. 
32

 Z. Świerczek, op. cit., s. 114. 
33

 Franciszek, Skażeni przez kulturę odrzucania. Audiencja generalna, 5.06.2013, 

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/audiencje/ag_05062013.html [dostęp 20.11.2019]. 
34

 Już w Redemptor hominis czytamy, że Kościół „nie może też nie być wrażliwy na wszystko, co służy praw-

dziwemu dobru człowieka, jak też nie może być obojętny na to, co mu zagraża” (nr 13). 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

ju technologii ograniczającej emisję szkodliwych substancji, do wytwarzania energii odnawial-

nej, zmniejszenia zużycia energii w przemyśle, gospodarstwach domowych. Człowiek musi 

ograniczyć swoją aktywność i porzucić rolę wyłącznie konsumenta, korzystającego jak grabież-

ca z zasobów ziemi. Jeśli tego nie uczyni i nadal będzie dążył jedynie do egoistycznego zaspo-

kajania potrzeb, pragnień, to będzie „grzeszył ekologicznie”. „Skoro teologia chrześcijańska 

uważa świat za epifanię Boga, to stąd właśnie wynika obowiązek chrześcijanina ochrony usta-

nowionego przez Boga porządku i stabilnej harmonii w istniejącym świecie”
35

. 

Współczesna technika i technologia dają ogromne możliwości, których zastosowanie 

może być błogosławieństwem lub przekleństwem. Ostateczne rozstrzygnięcie zależy od tego, 

co doktryna Kościoła określa mianem „moralnej kondycji”. Silna konkurencja, nacisk na 

utrzymanie wysokiego poziomu konsumpcji, walka o dominację na rynku, efektywność eko-

nomiczna nie powinny stać w chrześcijańskiej hierarchii wartości wyżej niż kwestie etyczne. 

 

Zasada maksymalizacji zysku, w oderwaniu od wszystkich innych względów, jest wypaczeniem pojęcia 

ekonomii: następuje wzrost bieżącego produktu brutto i nikogo nie interesuje to, że produkcja odbywa się kosz-

tem przyszłych zasobów lub środowiska (Laudato si, nr 195)
36

. 

 

Postrzeganie postępu w kategoriach moralnych, jak chce Franciszek, wydaje się ogra-

niczające, zbyt kosztowne i niezgodne z duchem czasu. „Sojusz między ekonomią a techno-

logią prowadzi do odcinania się od wszystkiego, co nie należy do ich doraźnych interesów” 

(Laudato si, nr 54). Papież zdaje sobie z tego sprawę, pisząc: „Aby pojawiły się nowe modele 

postępu, musimy przekształcić model globalnego rozwoju, co oznacza odpowiednią refleksję 

nad sensem gospodarki i jej celami, umożliwiającymi naprawę wadliwych mechanizmów 

i wypaczeń” (Laudato si, nr 194). 

Franciszkowa ekologia podąża drogą pokoju, miłości i pojednania z każdym organi-

zmem żywym. Wskazuje na drogę powszechnego braterstwa, którą ma iść człowiek. Papież, 

podobnie jak św. Franciszek z Asyżu, podkreśla, że dobro przyrody ma stać wyżej niż dobro 

ekonomiczne, społeczne. Duchowość franciszkańska z jednej strony wpływa na postrzeganie 

problemów środowiska, a z drugiej implikuje zalecenia życia proekologicznego: szacunek do 

przyrody i świadomość, że jest się tylko gościem na ziemi; korzystanie z zasobów środowiska 

naturalnego bez zużywania ich i przekazanie kolejnym pokoleniom daru Boga w dobrym sta-

nie; poszukiwanie surowców zastępczych. Tak wytyczana jest przez papieża Franciszka droga 

do przeciwdziałania tzw. kryzysowi ekologicznemu, związana z koniecznością przewarto-

ściowania celów ekonomicznych, roli ekonomii i jej narzędzi, a także ze zmianą nastawienia 

polityki i gospodarki w kierunku służebności wobec danej społeczności. Papież zwraca uwagę 

na potrzebę pokojowej współpracy międzynarodowej w imię solidarności, dobra wspólnego, 

utrzymania pokoju oraz sprawiedliwego podziału dóbr naturalnych i materialnych. 

Kryzys ekologiczny, o którym czytamy w encyklice Laudato si, stanowi zatem pro-

blem wielowymiarowy: społeczny, etyczny, ekonomiczny, antropologiczny. Sięga do „sa-

                                                 
35

 J. Dębowski, op. cit., s. 27. 
36

 Franciszek, Laudato si, https://opoka.org.pl>franciszek_i>encykliki>laudato_si_24052015 [dostęp: 

6.12.2019]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

mych podstaw kultury i duchowości”
37

. Franciszek dokonuje drobiazgowej analizy konse-

kwencji kryzysu ekologicznego, który określa mianem „kryzysu w naszym domu” (tak też 

brzmi tytuł pierwszego rozdziału encykliki). 

Człowiek egzystencję swoją opiera na trzech filarach, tj. na relacji z Bogiem, z in-

nymi ludźmi oraz z szeroko rozumianą naturą (Laudato si, nr 66). Musi stale pamiętać, że 

nie jest stwórcą świata, a jedynie mieszkańcem Ziemi. Zastaje pewną rzeczywistość, świat 

przyrody, który nie jest bezkształtną masą całkowicie poddaną jego manipulacji. Stąd we-

zwanie papieża Franciszka do poczucia odpowiedzialności za środowisko naturalne, do 

podjęcia działań w zakresie jego ochrony. Papież stoi na stanowisku, że nie można bronić 

konsumpcyjnego stylu życia, paradygmatu technokratycznego ani kulturowej globalizacji. 

Jak pisze, „nie ma ekologii bez właściwej antropologii” (Laudato si, nr 118). Właściwa po-

stawa ekologiczna wymaga podbudowy teologicznej, której najpełniej służy pastoralne 

uświadomienie odpowiedzialności za środowisko naturalne. Tym samym papież uwrażliwia 

czytelników encykliki Laudato si na „medialne manipulacje” oraz wskazuje na braki 

w wiedzy o środowisku, wynikające z niepełnej edukacji. Wskazuje też, że działania mające 

na celu ochronę przyrody powinny się rozpocząć w mikroskali (gospodarstwa domowe, 

regiony) i powoli zataczać coraz szersze kręgi (państwa, wspólnoty międzynarodowe). Pa-

pież wskazuje zarazem na konieczność współpracy międzynarodowej w celu poszukiwania 

rozwiązań i wdrażania ich w życie. Jednocześnie ma świadomość, że interesy przywódców 

tego świata zbyt często pozostają w opozycji do zachowania harmonii i równowagi środo-

wiska naturalnego. Ma świadomość dychotomii współczesnego świata – z jednej strony 

szybki postęp techniczny, a z drugiej powolny, lecz nieuchronny proces zmierzający do 

katastrofy ekologicznej. Remedium na taki stan rzeczy jest sformułowana przez papieża 

Franciszka propozycja „nawrócenia ekologicznego”. 

 

Duchowość chrześcijańska proponuje rozwój wstrzemięźliwości i zdolności radowania się, mając nie-

wiele. To powrót do prostoty, która pozwala nam zatrzymać się i docenić to, co małe i dziękować za możliwości, 

jakie daje życie, nie przywiązując się do nich ani nie smucąc z powodu tego, czego nie posiadamy. Wymaga to 

unikania dynamiki panowania i gromadzenia samych tylko przyjemności (Laudato si, nr 122). 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

Brusiło J., Teologia praktyczna i ekologia. Wprowadzenie historyczne do idei Sacrum i przyroda, Kraków 2015. 

Derdziuk A., Św. Franciszek z Asyżu – patron ekologów, [w:] Ekologia. Przesłanie moralne Kościoła, red. 

J. Nagórny, J. Gocko, Lublin 2002. 

Dębowski J., Ekologia osoby ludzkiej w chrześcijańskim nauczaniu społecznym, Olsztyn 2001. 

Dubel L., Historia doktryn politycznych i prawnych do końca XIX wieku, Warszawa 2002. 

Franciszek, Laudato si, https://opoka.org.pl>franciszek_i>encykliki>laudato_si_24052015 [dostęp: 6.12.2019]. 

Franciszek, Skażeni przez kulturę odrzucania. Audiencja generalna, 5.06.2013, 

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/audiencje/ag_05062013.html [dostęp 20.11.2019]. 

Hieronim ze Strydonu, Listy I (1–50), Kraków 2010. 

Jan Paweł II, Encykliki społeczne Kościoła katolickiego, Świdnica 2005. 

Jan Paweł II, List na zakończenie jubileuszu osiemdziesięciolecia urodzin św. Franciszka, „Studia Franciszkań-

skie” 1984, t. 1. 

Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 1990 roku, https://ekai.pl/dokumenty/oredzie-na-

swiatowy-dzien-pokoju [dostęp: 17.11.2019]. 

                                                 
37

 J. Poznański, S. Jaromi, Wprowadzenie, [w:] Kościół i nauka w obliczu ekologicznych wyzwań. Źródła, inspi-

racje i konteksty encykliki Laudate si, red. J. Poznański, S. Jaromi, Kraków 2016, s. 8. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
Jan Paweł II, Przemówienie w czasie Liturgii słowa, Zamość, 12.06.1999, 

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/przemowienia/zamosc_12061999 [dostęp: 

17.11.2019]. 

Jan Paweł II, Stworzenie a słuszna autonomia rzeczy stworzonych, [w:] idem, Wierzę w Boga Ojca Stworzyciela, 

Watykan 1997. 

Jaromi S., Idea ogrodu św. Franciszka jako przykład chrześcijańskiej troski o bioróżnorodność, [w:] Ogród 

Pana. XVIII Seminarium Sacrum i przyroda, red. J. Brusiło, Kraków 2010. 

Jaroń J., Ekologia. Sozologia. Ekofilozofia. Ekoetyka. Ekonomia proekologiczna, Warszawa 1997. 

Jurczyk B., Ekologia – człowiek – Kościół. Antropologiczny wymiar kryzysu ekologicznego w ocenie Kościoła, 

Opole 2002. 

Klemens Aleksandryjski, Zachęta Greków, [w:] Apologie, red. E. Stanula, Warszawa 1988. 

Konstytucja Duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym, „Znak” 1982, nr 7–9. 

Krynicka T., Świat roślin w XVII księdze Etymologii Izydora z Sewilli, Lublin 2007. 

Michalski K., Ochrona przyrody w regułach i konstytucjach zakonnych, [w:] idem, Filozofia wieków średnich, 

Kraków 1987. 

Nowosad S., Antropologiczno-etyczny wymiar ekologii, [w:] Ekologia. Przesłanie moralne Kościoła, red. J. Nagór-

ny, J. Gocko, Lublin 2002. 

Nowosad S., Współczesne zagadnienia demograficzne i moralna ocena proponowanych rozwiązań, „Roczniki 

Teologiczne” 1995, R. 3. 

Orędzie jego Świątobliwości Jana Pawła II na XXIII Światowy Dzień Pokoju, 1 stycznia 1990 r. „Pokój z Bo-

giem Stwórcą – Pokój z całym stworzeniem”, [w:] Z. Świerczek, Ekologia – Kościół i św. Franciszek, 

Kraków 1990. 

Osek E., Przyroda w pismach Bazylego Wielkiego, Lublin 2009. 

Paweł IV, Octogesima adveniens, Wrocław 1999. 

Plunkett P. de, Ekologia – stereotypy i rzeczywistość. Od Biblii do naszych czasów, Poznań 2008. 

Poznański J., Jaromi S., Wprowadzenie, [w:] Kościół i nauka w obliczu ekologicznych wyzwań. Źródła, inspira-

cje i konteksty encykliki Laudate si, red. J. Poznański, S. Jaromi, Kraków 2016. 

Rogowski R., Teoekologia. Mistyka wszystkich rzeczy, Wrocław 2008. 

Świerczek Z., Ekologia – Kościół i św. Franciszek, Kraków 1990. 

Tomasz z Celano, Życiorys drugi Franciszka z Asyżu, [w:] Źródła franciszkańskie. Pisma św. Franciszka, źródła 

biograficzne świętego Franciszka, pisma św. Klary i źródła biograficzne, teksty ustalające normy dla 

braci i sióstr od pokuty, red. R. Prejs, Z. Kijas, Kraków 2005. 

Williams A., Boski zmysł. Intelekt w teologii pastoralnej, Kraków 2014. 

Wojciechowski K., Ekologia w nauczaniu Kościoła – przyroda jako dzieło Boga, [w:] Ekologia a duchowość 

chrześcijańska, red. S. Niziński, Poznań 2009. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 02:12:37

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

