
Artykuły Studia Iuridica Lublinensia 19, 2013

Studium philosophiae non est ad hoc, quod sciatur, 
quid homines senserint, sed qualiter se habeat veritas rerum

Św. Tomasz z Akwinu, In De caelo et mundo, I, 22.

Na przestrzeni stuleci myśl Doktora Anielskiego w różnym stopniu 
była przedmiotem zainteresowania uczonych reprezentujących po-
szczególne dyscypliny nauki. Doktrynie Akwinaty poświęcono tomy 

dzieł, patrzono na nią przez pryzmat przede wszystkim teologii, ilozoii czy ety-
ki, ale także ekonomii, socjologii, politologii i pedagogiki, a w kontekście lex 
naturalis – lex humana także prawa. Pisząc bowiem o recepcji doktryny Tomasza 
z Akwinu, nie należy koncentrować się na roli, jaką odegrała ona w ramach zako-
nu dominikańskiego ani na jej miejscu w nauczaniu teologii. 

Św. Tomasz z Akwinu doczekał się wielu tytułów: Doktora Kościoła, Doktora 
Powszechnego, Doktora Eucharystii, Doktora Uniwersalnego, Doktora Znakomi-
tego czy Doktora Anielskiego.1 Ostatnio przybył Akwinacie tytuł Doctor Huma-
nitatis dzięki temu, że zawarł w swoich dziełach „najpełniejszą wizję człowieka 
opracowaną w świetle rozumu i Objawienia” oraz Doctor Divinitatis z uwagi na 
całkowite oddanie służbie bożej.2 

1 H. Majkrzak, Doktor Doktorów. Św. Tomasz z Akwinu, Kraków 2009, s. 36–37.
2 Takim mianem określił Akwinatę Jan Paweł II. Szerzej: A. Lokato, Święty Tomasz z Akwinu 

i Magisterium Kościoła, [w:] Zadania współczesnej metaizyki. Rozum otarty na wiarę. „Fides et 
ratio – w rocznicę ogłoszenia”. II Międzynarodowe Sympozjum Metaizyczne (KUL, 9–10 XII 1999), 
red. A. Maryniarczyk, A. Gudaniec,  Lublin 2000, s. 52–53. Por. Jan Paulus II, S. Tommaso „Doctor 
Humanitatis”, Vatican 1990; H. Majkrzak, op. cit., s. 37.

lech duBel, mAłgorzAtA łuszczyńsKA

From	St.	Thomas’	teaching	to	Thomism.	History	of	doctrines

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. 
Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



102

Myśl Tomaszowa oddziaływała w różnych czasach i warunkach kulturowych 
na badaczy o zróżnicowanej formacji intelektualnej i duchowej. Do populary-
zacji dziedzictwa intelektualnego Akwinaty przyczynili się w pierwszej kolej-
ności jego uczniowie, którzy przede wszystkim w drodze kontynuacji, rzadziej  
w perspektywie negacji, krzewili poglądy mistrza. Na niezwykle zróżnicowanym 
efekcie działalności naukowej spadkobierców intelektualnych Akwinaty zaciąży-
ły w znacznej mierze realia społeczno-polityczne epoki oraz prądy ilozoiczne, 
którym stawiali czoła lub za którymi podążali. 

Św. Tomasz z Akwinu był umysłowością nietuzinkową, ikoną średniowiecza, 
ale wyprzedzającą swoje czasy o kilka stuleci.  Akwinata – jak słusznie zauważa 
Z. Kuksewicz – był „teoretykiem nowego typu, umiejącym sprostać oczekiwa-
niom i potrzebom nowej epoki”.3 Ponadczasowość doktrynie Akwinaty zapewnił 
racjonalizm w spojrzeniu na kluczowe zagadnienia stanowiące problematykę in-
terdyscyplinarną (przede wszystkim z zakresu socjologii, politologii oraz prawa). 
Zjawiska związane nieodłącznie z życiem ludzkiej zbiorowości ujętej w ramy 
organizmu politycznego, problematykę władzy oraz prawa (postrzeganego jako 
gwarant ładu i porządku społecznego) ujmował w sposób sobie właściwy w du-
chu własnej ilozoii, rozumianej jako miłość mądrości, mądrości w najwyższej 
postaci, czyli miłość Boga. Taka postawa pozwoliła Doktorowi Anielskiemu na 
przeprowadzenie rozdziału między tym, co ludzkie, a tym, co boskie, na oddzie-
lenie tego, co naturalne, od tego, co mistyczne oraz podporządkowanie tego, co 
jednostkowe, temu, co służy ogółowi. 

Studiując doktrynę Akwinaty, nie można całkowicie tracić z pola widzenia jej 
kontekstu historycznego. Dociekania w przedmiocie ahistoryczności tez Tomasza 
z Akwinu nie mogą pomijać realiów epoki, w której autorowi Sumy teologicznej 
przyszło egzystować. Pamiętać bowiem należy, że  Tomasz – jako arystokrata  
z urodzenia – pozostawał wiernym synem swojej epoki w zakresie podstawowych 
zagadnień życia społecznego opartego na hierarchii.

Wielu z tych, którzy usiłowali dokonać „odczytu” myśli Doktora Anielskiego, 
nie rozumiejąc do końca przesłania mistrza, w dobrej wierze dokonywało mylnej 
interpretacji założeń doktrynalnych. Działania te podyktowane były pragnieniem 
wykazania, na wszelkie możliwe sposoby, ahistoryczności doktryny Tomaszowej 
oraz jej elastyczności przejawiającej się w możliwości dostosowywania do zmian 
zachodzących w świecie. Takie podejście do spuścizny Doktora Anielskiego 
sprzyjało rozwinięciu myśli tomistycznej w drodze wnikliwej interpretacji przez 
neotomistów. 

Recepcja nauki Tomasza niemal w każdym pokoleniu tworzyła nową od-
mianę tomizmu, który często wyrywkowo odnosił się do doktryny Akwinaty.4 
Tomizm jest zjawiskiem wielopłaszczyznowym, zróżnicowanym wewnętrznie 

3 Z. Kuksewicz, Zarys ilozoii średniowiecza, Warszawa 1979, s. 341.
4 W. Giertych, Tomizm, [w:] Słownik społeczny, red. B. Szlachta, Kraków 2004, s. 1465.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



103

na tyle, że z imieniem Tomasza łączy go niekiedy niewiele prócz źródłosłowia.  
W ramach tego nurtu występuje cała gama odcieni interpretacyjnych, niekiedy 
bardzo zróżnicowanych. Uzasadnienie tego stanu rzeczy może być następujące: 
„Jest to ilozoia – pomimo pewnych swoich założeń, twardych zasad – bardzo 
otwarta. Jako formacja intelektualna daje ona swego rodzaju punkt wyjścia […]”.5 

Na fundamencie myśli Tomaszowej przez lata dobudowano kolejne piętra 
interpretacji, które zyskały autonomiczność pod pojęciem „tomizm”. Z czasem 
wytworzona została bardzo zróżnicowana paleta odcieni tomizmu, która sprawiła, 
że samo pojęcie „tomizm” bez doprecyzowania przedmiotowego nic konkretne-
go w zasadzie nie znaczy. „Niestety tomizm, tzn. ilozoia, która pod znakiem 
św. Tomasza rozwijała się w ciągu wieków, była – jak pisze Stefan Swieżawski 
– w wielu przypadkach bardzo niewierna najistotniejszym myślom i intuicjom 
ilozoicznym samego Tomasza. [...] Rozumiałem więc tych, którzy na Soborze 
Watykańskim byli niechętni tomizmowi, ale zdawałem sobie sprawę, że umieli 
rozróżnić między tomizmem a św. Tomaszem i swoją niechęć do tego zniekształ-
conego tomizmu wylewali na samego Tomasza”.6 

W tym kontekście nie sposób nie zgodzić się ze słowami wypowiedzianymi 
przez Marie-Dominique Chenu: „Tomizm współczesny, niezależnie od jego do-
brych stron, w moich oczach zgubił na przestrzeni dziejów przynajmniej połowę 
klasycznego dziedzictwa św. Tomasza”.7 Stąd konieczność rozróżnienia termino-
logicznego, które wskazywałoby na źródło poznania przedmiotowej materii: to-
mizm – doktryna Tomaszowa. Za Stefanem Swieżawskim należałoby upowszech-
nić sformułowanie doktryna Tomaszowa w stosunku do badań tylko i wyłącznie 
materiałów źródłowych, czyli dorobku św. Tomasza z Akwinu, przy zastosowaniu 
wykładni językowej oraz teleologicznej. Tomizmem zaś a contrario nazywać na-
leży interpretacje doktryny Tomaszowej.8 

Pierwszymi „tomistami” byli dominikanie, którzy, co do zasady (wyjątek sta-
nowili: Robert Kildwarby, Piotr z Tarantazji), przejęli w całości naukę Tomasza  
z Akwinu. Wśród uczniów Akwinaty do upamiętnienia imienia swego mistrza 
najbardziej przyczynił się Wilhelm z Tocco, autor najobszerniejszego średnio-
wiecznego żywota Tomasza z Akwinu.9 Dzieło Wilhelma ma charakter hagiogra-

5 W. Stróżewski, Metaizyka musi pozostać otwarta na wszelkie doświadczenie, [w:] Rozmowy 
o ilozoii, red. A. Zieliński, M. Bagiński, J. Wojtysiak, Lublin 1996, s. 140.

6 S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, Poznań 2002, s. 20.
7 Wywiad z Marie-Dominique Chenu: H. Piluś, Człowiek w posoborowym neotomizmie pol-

skim, Wrocław 1990, s. 140.
8 S. Swieżawski, Owoce kontemplacji przekazywać innym, [w:] Rozmowy o ilozoii, red. 

A. Zieliński, M. Bagiński, J. Wojtysiak, Lublin 1996, s. 36–37.
9 J. P. Torrell, Tomasz z Akwinu – człowiek i dzieło, Warszawa 2008, s. 10. J. P. Torrell wśród 

dzieł biograicznych i hagiograicznych pierwsze miejsce przyznał pracy Wilhelma z Tocco, prze-
konująco argumentując swoją tezę. W XX w. palmę pierwszeństwa przypisywano Bernardowi Gui, 
a także Piotrowi Calo.

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



104

iczny, stąd czasami zdarzają się nieścisłości związane z faktami historycznymi 
(do których autor wydaje się, że nie przywiązywał należytej uwagi).10 

Uczniami Tomasza w ścisłym tego słowa znaczeniu byli także: Jan z Fry-
burga, Jan i Gerard ze Sterngassen, Jan Picard z Lichtenbergu (wybitny przed-
stawiciel tomizmu kolońskiego), Henryk z Lubeki i Mikołaj ze Strasburga. Bli-
sko związany z doktryną Tomasza był również Mistrz Eckhart (bakałarz i mistrz  
w Paryżu), który w okresie sporów z franciszkanami bronił tez Tomaszowych.11 

Niestety, nawet najbliżsi uczniowie nie rozumieli do końca doktryny Dokto-
ra Anielskiego. Nie pojmowali w pełni przede wszystkim centralnego problemu 
– złożenia bytu z istoty i istnienia. Pewne kwestie, jak np. jedność formy sub-
stancjalnej czy problematyka odwieczności świata, wywoływały niezrozumienie, 
a nawet niechęć w łonie zakonu kaznodziejskiego (przykładem osoba Roberta 
Kilwardby’ego). 

Nie wszyscy zatem dominikanie od razu znaleźli się w gronie zwolenników 
Tomasza. Kapituły generalne nakazywały krytykom milczenie, ale nie zawsze się 
to udawało. Jednym z pierwszych krytyków w łonie zakonu kaznodziejskiego był 
Durand z Saint-Pourçain, który po przeczytaniu Komentarza do Sentencji sam 
siebie określił zdecydowanym przeciwnikiem doktryny Tomaszowej. Komentarz 
jego autorstwa został „zbadany” przez specjalnie powołaną w tym celu dwuna-
stoosobową komisję, która wyszukała 93 błędne stwierdzenia i objęła je cenzurą. 

Pod koniec XIV w. przeciwnikiem doktryny Tomasza z Akwinu był Teodoryk 
z Fryburga. W tym samym czasie grono entuzjastów myśli Akwinaty poszerzyło 
się o osobę Jana Quidorta, Hervaeusa Natalisa, Bernarda z Trilia, Piotra z Ower-
nii, Bernarda z Owernii, Romana z Rzymu, Ramberta z Bolonii, Jana z Neapolu, 
Remigiusza z Florencji.

Dopiero z czasem dostrzeżono w pełni geniusz mistrza. Trzeba było w zasa-
dzie stuleci, aby dotrzeć do sedna myśli Tomaszowej. Do „wskrzeszenia” Akwi-
naty przyczynił się rozwój nie tylko ilozoii, ale również mediewistyki.

Interes Kościoła wymagał w stosunku do doktryny Akwinaty swoistego  
aggiornamento. Interpretacji myśli w nowym duchu, zgodnym z polityką i za-
patrywaniami kurii w zakresie problematyki władzy, podjęli się przede wszyst-

10 Wilhelm znał Tomasza z Akwinu osobiście. Poznał go w neapolitańskim klasztorze, będąc 
wówczas liczącym sobie blisko 30 lat kapłanem, i tak jak pozostali bracia z konwentu uczestniczył 
w prowadzonych przez Tomasza wykładach biblijnych. Do swojej pracy zbierał informacje bez-
pośrednio od członków rodu Aquino. Ponadto Wilhelm był promotorem procesu kanonizacyjnego 
Tomasza. Świadectwa przemawiające za świętością oraz wielkością Tomasza jako uczonego zbierał 
także Reginald z Piperno, towarzysz i uczeń Tomasza.

11 O recepcji myśli Tomasza z Akwinu (tuż po jego śmierci) traktowało sympozjum Saint Tho-
mas au XIV siécle, zorganizowane przez Instytut Saint-Thomas-d`Aquin w Tuluzie w 1996 r. Sze-
rzej: Święty Tomasz teolog. Wybór studiów, Instytut Tomistyczny – Antyk, Warszawa–Kęty 2005, 
s. 25–54. Zob. też H. Fischer, Meister Eckhert. Einführung in sein philosophisches Denken, Frei-
burg–München 1974.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



105

kim Ptolomeusz z Lucca (znany też jako Ptolomeusz z Lukki, chociaż jego 
prawdziwe imię brzmiało Tolomea degli Fiadoni) oraz Idzi Rzymianin. Na kar-
tach dzieł Tomasza wnikliwy czytelnik znajdzie ograniczone wzmianki o moż-
liwościach ingerencji papieża w sprawy władzy świeckiej, przede wszystkim 
w kontekście drogi wiodącej ku zbawieniu duszy. Okazją do odczytu zgodnego  
z wizją papiestwa było dokończenie traktatu politycznego De regno (zwanego też 
De regimine principum) Tomasza przez Ptolomeusza z Lucca (Lukki), który dodał 
62 rozdziały swojego autorstwa.12 Jemu to zawdzięczać należy tezę o pochodze-
niu wszelkiej władzy od Boga, co wiąże się bezpośrednio z koncepcją prymatu 
władzy kościelnej, która legitymizuje władzę świecką. 

Idee te znalazły kontynuatora w osobie Idziego Rzymianina, którego „in-
terpretacja” tez Tomaszowych idzie w kierunku teocentryzmu i augustianizmu.  
Z wyższości porządku ponadnaturalnego nad naturalnym wywodzi on tezę o bez-
sprzecznej wyższości władzy kościelnej nad świecką.  

W wielu miejscach interpretatorzy odchodzą od doktryny Tomasza, co może 
być zrozumiałe, wziąwszy pod uwagę potępienia paryskie i oksfordzkie. Wrogość 
wobec dziedzictwa Akwinaty następowała sukcesywnie: biskup paryski Stefan 
Tampier dokonał potępienia szeregu tez stawianych przez Doktora Anielskiego  
z uwagi na ich nieortodoksyjność. Następnie arcybiskup Robert Kildwarby – no-
men omen członek zakonu dominikanów – wydał zakaz głoszenia części poglą-
dów Tomasza z Akwinu na obszarze administracyjnym podległej mu archidie-
cezji. Zakaz był tym dotkliwszy, iż na owym terenie funkcjonował uniwersytet  
oksfordzki. Po raz kolejny do krytyki doszło ze strony franciszkanina, arcybisku-
pa Jana Peckhama. Działania te były nie tyle tolerowane przez Magisterium Ko-
ścioła, co wręcz oczekiwane i przez papieża pożądane. Nieortodoksyjność poglą-
dów Akwinaty, stanowiąca przedmiot potępień, związana była przede wszystkim 
z problematyką istoty i istnienia, koncepcją formy i materii substancjalnej. 

Poza tym niekiedy przejmowano i łączono z nauką Tomaszową wybrane tezy 
augustianizmu (chodzi przede wszystkim o te zagadnienia, które stanowiły kry-
tykę ze względu na nieortodoksyjność ich autora).  „Przemiany” myśli Akwinaty 
szły w kierunku nadania jej określonej interpretacji w celu uchronienia tej doktry-
ny od zapomnienia. Była to próba obrony wobec potępień, a jej linia była nastę-
pująca: wykazać ortodoksyjność Tomasza, a więc coś przeciwnego niż twierdzili 
przeciwnicy.

Nawet uznanie Tomasza za oicjalnego doktora zakonu kaznodziejskiego,  
z czym wiąże się „powrót do źródeł”, tj. do czystej nauki Tomasza i analizy  
tekstów źródłowych, nie zdołało już zapewnić wierności interpretacyjnej tej dok-
trynie. 

12 Momentami Ptolomeusz zapominał o tekście pierwotnym podlegającym uzupełnieniu i two-
rzył jakby nowe niezależne dzieło, ustosunkowując się przykładowo do wydarzeń mających miejsce 
dwadzieścia lat po śmierci Tomasza.

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



106

Myśl Akwinaty, na przekór krytykom i polemistom, pozostawała stale żywa 
wśród współbraci św. Tomasza. Najdobitniej świadczą o tym postanowienia ka-
pituł generalnych zakonu dominikańskiego ( z lat 1278, 1279, 1286), na mocy 
których wydano wręcz nakaz obrony doktryny „brata Tomasza” oraz krzewienie 
jego nauczania pod rygorem dotkliwych kar, z pozbawieniem pełnionych funkcji 
zakonnych włącznie.13 

Początkowo podatny grunt znalazł Tomasz we Włoszech i Francji, nie-
co mniejsze zainteresowanie w Anglii z uwagi na tradycje oksfordzkie, a także  
w Niemczech, które – co do zasady – pozostawały pod wpływem Alberta Wiel-
kiego.

W dobie średniowiecza do najbardziej znanych tomistów zaliczyć należy: 
Idziego z Lessines (zm. po 1304 r.), Jana Quidort, czyli Jana z Paryża (zm. po 
1306 r.) i Ptolomeusza z Lucca (zm. w 1326 r). Obrońcami tez stawianych przez 
św. Tomasza z Akwinu byli też: Tomasz z Sutton (zm. po 1316 r.), Nervè Nèdèllec 
(zm. w 1323 r.), Mikołaj Trivet (zm. po 1330 r.), Gotfryd z Fontaines (zm.  
w 1305 r.) i Piotr z Owernii (zm. 1310, związany z uniwersytetem paryskim), 
a także Idzi Rzymianin (ok. 1247–1316) – uczeń Tomasza związany ze środo-
wiskiem Paryża, członek zakonu eremitów, który jako „tomista” uczestniczył  
w burzliwych sporach wokół zagadnień dotyczących problematyki istoty i istnie-
nia oraz wielości form substancjalnych. Ten aktywny uczestnik polemiki z awer-
roizmem, autor Komentarza do De anima, idąc za św. Tomaszem, rozwija czę-
ściowo jego doktrynę. Interesowały go również zagadnienia społeczno-polityczne 
oraz nauka o duszy (w tym zakresie prezentował własne rozwiązanie, odchodząc 
bezpośrednio od nauki Tomasza, niemniej jednak pozostając w jej nurcie).  

Następcą Idziego Rzymianina na katedrze teologii w Paryżu był Jakub  
z Viterbo (ok. 1255–1308). Dzieło zapoczątkowane przez Idziego Rzymianina  
w sobie właściwy sposób kontynuował Jan Wersor. Jego dokonania śmiało można 
uznać za kolejne ogniwo w ewolucji doktryny św. Tomasza. „Wersor spłaszcza, 
upraszcza, wulgaryzuje problematykę [poruszaną przez św. Tomasza]. Jego ana-
lizy są bardzo w porównaniu do Tomaszowych uproszczone, wiele w nich werba-
lizmu, uzasadnienia są skąpe, sformułowane niekiedy nieprecyzyjnie i niejasne. 
Ponadto problematyka stojąca w centrum zainteresowania, to nie zasadnicze pro-

13 W 1309 r. Kapituła Generalna Zakonu Kaznodziejskiego zebrana w Saragossie nałożyła na 
wykładowców dominikańskich obowiązek omawiania wszelkich zagadnień „secundum doctrinam 
[...] Venerabilis doctoris  fratris Thomae de Aquino”. „[...] jeżeliby czynili oni inaczej, winni być 
obłożeni ciężkimi karami albo przez prowincjałów, albo przez generała zakonu”. Jeszcze przed ka-
nonizacją Tomasza został określony tryb wykładów jego doktryn oraz obowiązek posiadania przez 
poszczególne biblioteki klasztorne ksiąg quaestionum fratris Thomae. Acta Capitulorum Genera-
lium Ordinis Praedicatorum, Ed. B. M. Reichert, Roma 1898, s. 109, 204. Cytat za J. Karolec, 
Itinerarium s. Thomae Jana Sartoris, [w:] Studia z dziejów myśli świętego Tomasza z Akwinu, red. 
S. Swieżawski, J. Czerkawski, Lublin 1978, s. 185.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



107

blemy ontologiczno-psychologiczne, ale często zagadnienia bardzo marginesowe, 
które dotknięte jedynie u Tomasza, tutaj zostają potraktowane na równi z zasadni-
czymi problemami teorii duszy.”14 

Dominikaninem, ukształtowanym w duchu arystotelizmu św. Tomasza  
z Akwinu oraz Alberta Wielkiego, był Tomasz Sutton (ok. 1250–1315).15 Brał on 
udział w dyskusjach  toczonych w przedmiocie myśli Akwinaty. W atmosferze 
krytyki tez Tomaszowych ze strony środowisk intelektualnie związanych z zako-
nem augustiańskim oraz franciszkańskim, imiennik Doktora Anielskiego miał od-
wagę wystąpić w obronie tez swojego mistrza. Odwaga cywilna tym bardziej god-
na pochwały, iż postawę swoją Tomasz Sutton prezentował na mało przyjaznym 
Akwinacie gruncie – na forum Uniwersytetu w Oksfordzie. Środowisko oksfordz-
kie zdominowane było przez koncepcje augustiańskie, niekwestionowany wpływ 
mieli tam przeciwnicy doktryny Akwinaty: Henryk z Gandawy, Jan Duns Szkot, 
Robert Cowton. W piśmiennictwie Suttona widoczne są wpływy Idziego Rzy-
mianina, przede wszystkim na płaszczyźnie lingwistycznej.16 Podkreślić jednakże 
należy samodzielność myślenia Suttona, co objawia się brakiem ślepego przywią-
zania do doktryny Tomasza z Akwinu. 17

W ten oto sposób pod koniec XIII w., a w zasadzie na przełomie wieków 
XIII i XIV, następuje proces bardzo powolnego, ale systematycznego przejścia od 
myśli Tomaszowej do doktryny tomistycznej. Doktryna Akwinaty rozpowszech-
niana była przede wszystkim w środowiskach miejskich za sprawą zakonu ka-
znodziejskiego, który w ten sposób kształtował postawę religijną, a przez to nie 
zawsze uświadomione postawy ilozoiczne. Dominikanie głosząc kazania, upo-
wszechniali teologię pastoralną, przy czym sami dość często nie sięgali do dzieł 
Tomasza, ale do prac jego interpretatorów, uzyskując w ten sposób wiedzę niejako 
z drugiej ręki. Następnie zniekształcone treści nauczania Tomaszowgo przekazy-
wali dalej z własnymi modyikacjami prowadzącymi do dalszej deformacji dok-
tryny Doktora Anielskiego. 

Po okresie krystalizowania się tak zwanej ilozoii tomistycznej, który przy-
pada na XIII–XV w., nastąpił czas defensiones.18 Uczniowie stawiają wówczas 

14 Z. Kuksewicz, Albertyzm i tomizm w XV wieku w Krakowie i Kolonii, Wrocław 1973, s. 41.
15 Z. Włodek, Tomasza Suttona ilozoiczna interpretacja powstania bytów materialnych, [w:] 

Studia z dziejów myśli..., s. 31–45.
16 W drugiej połowie XIII w. spod pióra Tomasza Suttona wyszły następujące pozycje: De 

productione formae substantialis, Contra pluratiatem formarum oraz komentarze do  dzieł Arysto-
telesa, I i II Quodlibert. Pierwsza połowa XIV stulecia to czas powstania takich dzieł, jak: kolejne 
części Quodlibert, Liber propugnatorius. 

17 W. Seńko, Trzy studia nad spuścizną i poglądami Tomasza Suttona dotyczącymi problemu 
istoty i istnienia, „Studia Mediewistyczne” 1970, nr 11, s. 111–283. 

18 Periodyzacja zaczerpnięta od: J. Czerkawski, Filozoia tomistyczna w Polsce w XVII wieku, 
[w:] Studia z dziejów myśli ... s. 266–267.

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



108

czoła doktrynie augustiańskiej, szkotystom i nominalistom w obronie tez sformu-
łowanych przez św. Tomasza. Na pierwszy plan wysunięto wówczas zagadnienia 
istoty i istnienia, a także jedności formy substancjalnej. W tym okresie Jan Capre-
olus (zm. 1444 r.) napisał sztandarową pracę Defensiones theologiae S. Thomae, 
która przyczyniła się do popularyzacji myśli Tomaszowej.19 Papież Mikołaj V 
dokonał zaś reformy studiów, co sprzyjało rozpowszechnianiu myśli Tomaszo-
wej. Podstawą nauczania w kręgu kultury europejskiej miał być „chrześcijański 
arystotelizm”, tj. Arystoteles „ochrzczony”, dostosowany do dogmatów wiary,  
a w każdym razie niesprzeczny z nimi.20

W tym czasie jedną z najprężniejszych doktryn scholastycznych był tomizm. Okres złotego 
wieku tomizmu przygotowali dominikanie włoscy. Odrodzenie ilozoii i teologii tomistycznej  
w drugiej połowie XVI w. było dość ściśle związane z pracami Soboru Trydenckiego oraz potry-
denckim ruchem odnowy Kościoła katolickiego.21 

Serce renesansu myśli Akwinaty biło przede wszystkim w Hiszpanii 
oraz Portugalii, a dokładniej w murach uniwersytetów w Salamance, Alcali  
i Coimbrze. W Salamance i Alcali rozwijali działalność uczniowie i kontynuato-
rzy Franciszka de Vittorii, tacy przede wszystkim jak: Melchior Cano, Marcin 
Ledesma, Dominik Sato, Bartłomiej de Medina, Dominik Banez. 

Okres „złotego wieku” tomizmu przypadł zatem na okres od przełomu XV  
i XVI w. do przełomu XVI i XVII stulecia. Niemal wszystkie zgromadzenia za-
konne brały udział w odnowie oblicza Kościoła katolickiego, niemniej jednak 
szczególną rolę odegrały dwa zgromadzenia: dominikanie i jezuici. Tym samym  
„wykrystalizowały się  już wyraźnie dwa modele stosunku do nauki św. Tomasza: 
dominikański i jezuicki. Pierwszy charakteryzował się podkreślaniem całkowitej 
wierności wobec poglądów Tomasza, natomiast przedstawiciele drugiego modelu 
kładli akcent na aggiornamento”.22  

Model dominikański reprezentowali przede wszystkim przedstawiciele zako-
nu kaznodziejskiego we Włoszech i w Hiszpanii.23 Model dominikański realizo-
wany był ponadto w ramach piśmiennictwa karmelitańskiego.

19 S. Swieżawski, Studium św. Tomasza u dominikanów wieku XV, „Roczniki Filozoiczne” 
1969, nr 17, z. 1, s. 27.

20 W XV stuleciu  tomistą rozwijającym  intelektualną koncepcję ludzkiej duszy był działający 
w Kolonii Gerard de Monte, autor De Ente et Essentia. W duchu Tomaszowym dokonywał on in-
terpretacji doktryny Arystotelesa, podobnie jak jego kuzyn Lambertus de Monte (1430/35–1499), 
jeden z najpłodniejszych pisarzy tomistycznych w Kolonii.

21 J. Czerkawski, op. cit.,  s. 271.
22 Ibidem, s. 278.
23 W innych krajach różnie bywało z recepcją myśli Akwinaty. W Polsce dopiero za sprawą 

Samuela Wierzchońskiego (Samuel de Lublino) i jego następców myśl Tomasza powoli zaczynała 
gościć począwszy od lat dwudziestych XVII w.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



109

Jezuici przystępując do walki z protestantyzmem z pragnieniem odniesie-
nia sukcesów, uznali za konieczne wyjście z pozycji humanistycznych, a tym 
samym podjęcie działań na polu krzewienia teologii pozostającej w duchu epo-
ki im współczesnej. Ignacy Loyola znajdował się pod silnym wpływem szkoły  
w Salamance, która dzięki wysiłkom Franciszka Vittori przyjęła tomizm jako pod-
stawę nauczania i fundament przemian teologii w duchu humanistycznym. Loy-
ola polecił zatem studiowanie teologii opartej na myśli św. Tomasza z Akwinu.  
W 1598 r. dzięki staraniom papieża Klemensa VIII Ignacy Loyola związał formal-
nie jezuitów doktryną św. Tomasza. Głównym ośrodkiem naukowym jezuitów 
stała się Coimbra na Półwyspie Iberyjskim, gdzie działał Piotr Fonseca – „portu-
galski Arystoteles”, czy Franciszek Suarez. W założonym przez Ignacego Loyolę 
Collegium Romanum królowały studia ilozoiczne i teologiczne. Tu tworzyli swe 
dzieła: Franciszek Toledo, Jan Ledesma, Gabriel Vesquez, Franciszek Oviedo, 
Antoni Perez, Mikołaj Martinez, Sylwester Maurus. Wykłady teologii, głoszone 
w wielu ośrodkach uniwersyteckich na podstawie tekstów tomistycznych, cieszy-
ły się w XVI stuleciu popularnością. 

Dla rozwoju „arystotelizmu tomistycznego” kluczowe znaczenie miała dzia-
łalność Piusa V. Papież dominikanin uznał naukę Tomasza za „trwałą podstawę 
odnowienia Kościoła”, za „solidny falochron przeciwko burzom”.24 11 kwietnia 
1567 r. Pius V ogłosił Tomasza Doktorem Kościoła. Miało to kolosalne znaczenie 
dla  wzmocnienia autorytetu myśliciela z Akwinu, a tym samym dla popularyzacji 
jego doktryny. W tym czasie wprowadzono na wydziały teologiczne Sumę teolo-
giczną jako lekturę podstawową,25 zaś na wydziałach ilozoicznych obowiązy-
wało rozporządzenie papieskie, zgodnie z którym doktrynę Stagiryty analizować 
można było jedynie przez pryzmat myśli Akwinaty. Proces zapoczątkowany przez 
Piusa V przebiegał w dość wolnym tempie, stopniowo przezwyciężając niechęć 
środowiska akademickiego, zwalczając przeszkody przede wszystkim w postaci 
augustianizmu.26

W XVIII w. Salwatore Roselli wydał cieszącą się dużym zainteresowaniem 
Summa philosophiae ad mentem Angelici Doctoris Thomae Aquinatis. Dzieło to 
powstałe w latach 1777–1783, zawarte w sześciu tomach, stanowiło ukorono-
wanie pięcioletnich studiów nad Sumą teologiczną i przyczyniło się w znaczący 
sposób do odrodzenia myśli Tomaszowej we Włoszech i w Hiszpanii.27 

24 J. Czerkawski, op. cit., s. 271.
25 Była to Suma w wersji zredagowanej przez teologów dominikańskich na podstawie rękopi-

sów posiadanych przez Stolicę Apostolską.
26 W Lowanium wykłady z zakresu myśli Akwinaty wprowadzono dopiero w  1596 r., zaś na 

Uniwersytecie Krakowskim w 1603 r. Dane za: J. Czerkawski, op. cit., s. 272.
27 Mimo oskarżeń o krańcowy arystotelizm, oddziaływanie dzieła Roselliego było znaczne. 

Compendium sumae philosophiae R.P. Salvatoris Mariae Roselli O.P., ed. anonim., Romae 1837, 
s. 111.

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



110

Przyglądając się owej generalizacji, nie sposób odmówić racji Krzysztofo-
wi Pomianowi, który pisze, że przez trzy stulecia (tj. od XVI do końca XIX w.) 
„tomizm nie uczestniczy w prawdziwym życiu ilozoii”.28 W tym okresie moż-
na odnotować obecność myślicieli, którzy sami siebie za „tomistów” uważali, 
niemniej jednak ich sposób ujmowania rzeczywistości daleki był od dziedzictwa 
Tomaszowego. Na doktrynę Akwinaty patrzyli bowiem jako na „ukoronowanie 
ilozoii scholastycznej”,” arystotelizm „pogodzony z chrześcijaństwem, którego 
zawartość pojęciową odczytywali przez okulary szkotyzujących komentarzy”.29  
Bazując na komentarzach do pism Doktora Anielskiego, tzw. tomiści coraz bar-
dziej oddalali się nie tylko od litery, ale przede wszystkim od ducha spuścizny św. 
Tomasza. Stanowili zwarte, hermetyczne środowisko, poza które spory i dysputy 
ilozoiczno-teologiczne nie wychodziły. Nowym czasom i trendom nie mieli nic 
interesującego do zaoferowania, tym bardziej iż sami izolowali się od nich. Ana-
chroniczny język, sztywne igury retoryczne oraz brak powiązania z otaczającą 
rzeczywistością sprzyjały tendencjom separatystycznym. W ramach myśli rene-
sansowej czy oświeceniowej stanowi to na tyle wąski margines, że pomijany jest 
milczeniem w literaturze przedmiotu. 

Myśl św. Tomasza była oczywiście stale obecna w Kościele katolickim,  
o czym najdobitniej świadczy fakt, iż na trzecim Soborze Trydenckim na stole ob-
rad obok Pisma Świętego leżała Suma teologiczna.30 Nie zmienia to jednak faktu, 
iż myśl Doktora Anielskiego krzewiona była przede wszystkim w szkołach ko-
ścielnych, seminariach duchownych, zakonach. Kościół katolicki nieustannie bo-
wiem zachęcał do podejmowania studiów nad doktryną Akwinaty jako doktryną 
mistrza w studiach teologicznych i przewodnika po arkanach ilozoii chrześcijań-
skiej, podkreślając przy tym żywotność tej nauki. Doktrynę Tomasza – „pierwo-
rodną córę Kościoła świętego” – określano jako uniwersalistyczną, obiektywną, 
przesiąkniętą intelektualizmem oraz realizmem.31

W podejściu do dziedzictwa św. Tomasza z Akwinu przełom stanowi wyda-
nie encykliki Aeterni Patris z 4 sierpnia 1879 r. przez Leona XIII.32  Dokument 

28 K. Pomian, Tomizm na tle przeobrażeń europejskiej myśli ilozoicznej na przełomie XIX i XX 
wieku, [w:] Studia z dziejów myśli świętego Tomasza z Akwinu, Lublin 1978, s. 167. 

29 Ibidem.
30 K. Kowalski, Wpływy ilozofji tomistycznej na współczesne odrodzenie katolickie, [w:] VIII 

Tydzień Społeczny Stowarzyszenia Młodzieży Akademickiej „Odrodzenie” w Lublinie od dnia 20 do 
26 sierpnia 1929 r., Lublin 1930, s. 38. Por. J. Legowicz, Zarys historii ilozoii. Elementy dokso-
graii, Warszawa 1991, s. 281.

31 K. Kowalski, op. cit., s. 59, 62. 
32 „Poczucie zagrożenia i izolacji w świecie liberalnym skłoniło przywódców kościoła do 

ugruntowania własnej doktryny za pomocą Tomaszowej spuścizny”. T. Bartoś, Koniec prawdy 
absolutnej. Tomasz z Akwinu w epoce późnej ponowoczesności, Warszawa 2010, s. 18. Podobnie: 
C. Vagaggini, Pluralizm teologiczny, Kraków 2005, s. 60–65.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



111

papieski zachęcał do podjęcia studiów nad doktryną św. Tomasza z Akwinu, uzna-
jąc ten sposób ilozofowania za obowiązujący w ośrodkach kościelnych.33 Niemal 
sześćset lat po śmierci Doktora Anielskiego papież Leon XIII uznał go za auto-
ra uniwersalnej syntezy nauki Kościoła. Podkreślając znaczenie doktryny tomi-
stycznej, oddał jej – jak pisze Krystyna Chojnicka – „prawdziwy hołd w wydanej 
w 1891 r. encyklice Rerum Novarum”.34 W kolejnych latach Stolica Apostolska 
zalecała studiowanie ilozoii i teologii Tomasza w wielu dokumentach, np. Pa-
scenti Dominici Gregis z 1907 r., Motu proprio – Doctori Angelici z 1924 r. 

Pius XI w Studiorum ducem z 1923 r. i w Konstytucji Apostolskiej Deus scien-
tiarum 1931 r. potwierdził tezy poprzedników na tronie piotrowym i po raz  kolej-
ny zalecił pogłębione studia nad Tomaszem. Doktryna Akwinaty miała być punk-
tem wyjścia dla katolickich rozważań teologicznych, ilozoicznych – jako myśl 
doskonale przystająca do każdej sytuacji społecznej i ekonomicznej.35 

W odpowiedzi na apel Leona XIII powstały w 14 krajach ośrodki studiów nad 
ilozoią w duchu św. Tomasza oraz 26 nowych tytułów czasopism poświęconych 
ilozoii realistycznej (tj. tomistycznej).36 Poszczególne kościelne ośrodki nauko-
wo-dydaktyczne rozpoczęły badania spuścizny Tomasza, w tym jego rękopisów 
oraz mało znanych tekstów. Badania dorobku Akwinaty zaowocowały „wielki-
mi syntezami, nowymi próbami ujęcia myśli Tomaszowej” autorstwa E. Gilsona, 
który „odkrył jej głębię i ukazał aktualność” oraz J. Maritaina – popularyzatora 
myśli Tomasza.37 4 VIII 1880 r. Leon XIII ogłosił Akwinatę patronem wszyst-
kich szkól katolickich. O swojej encyklice Leon XIII mówił, że jest to „encyklika  
o przywróceniu w szkołach katolickich chrześcijańskiej ilozoii zgodnej z umy-
słem św. Tomasza z Akwinu, Doktora Anielskiego” (De philosophia christiana ad 
mentem S. Thomae Aquinatis Doctoris  Angelici in scholis catholicis instruanda).

To tomistyczne ilozofowanie miało polegać na „połączeniu studium ilozoii 
z chrześcijańską zdolnością do przyjęcia Bożego objawienia”.38 Stolica Apostol-
ska nawoływała do tworzenia ładu społecznego na podstawie doktryny Tomasza 

33 Encyklika Aeterni Patris była przełomem w zakresie studiów dzieł Tomaszowych. Grunt 
dla urzeczywistnienia i popularyzacji założeń papieskich przygotowały podręczniki i monograie 
opracowane w ramach odradzającej się scholastyki. 

34 K. Chojnicka, Nauczanie społeczne Kościoła od Leona XIII do Piusa XII, Kraków 1993, 
s. 28. Stefan Swieżawski wskazuje, iż „właściwie wszelkie studia mediewistyczne zaczęły się od 
tego właśnie momentu”. S. Swieżawski, Byt. Zagadnienia metaizyki tomistycznej, Kraków 1999, 
s. 17. 

35 Szerzej: E. Kozerska, Państwo i społeczeństwo w poglądach Piusa XI, Wrocław 2005, 
s. 27 – 40.

36 Por. E. Gilson, Filozof i teologia, Warszawa 1968, s. 189.  Stefan Swieżawski wskazuje, iż 
„właściwie wszelkie studia mediewistyczne zaczęły się od tego właśnie momentu”, tj. od publikacji 
tej encykliki. S. Swieżawski, Byt. Zagadnienia ..., s. 17.

37 A. Maryniarczyk, Tomizm. Dla – czego, Lublin 2001, s. 93.
38 B. Dembowski, Encyklika Aeterni Patris w Polsce, [w:] Studia z dziejów myśli..., s. 325.

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



112

i kontynuacji nauczania w nurcie „ilozofowania w wierze” ad mentem Thomae. 
Wielu myślicieli odczytywało wezwanie Rzymu jako secundum Thomam, o ści-
słym nastawieniu praktycznym i wydźwięku ideologicznym.39

Zmiana podejścia do doktryny Akwinaty miała zatem zarówno charakter ja-
kościowy, jak i ilościowy. Myśl Tomasza nie była już sprowadzana wyłącznie do 
wykładni arystotelizmu, ale stała się doktryną służącą ad catholicae idei tutelam 
et decus, ad societatis bonum, ad scientiarum omnium incrementum – jak pisał 
Leon XIII w Aeterni patris. Służba myśli Tomaszowej na rzecz moralnego odro-
dzenia w czasach prymatu „zgubnych, bezbożnych doktryn” zaprzątających umy-
sły współczesnych prowadziła do jej ideologizowania, bazowania na schematach 
upowszechnianych w piśmiennictwie katolickim, bez wgłębiania się w ilozoię 
Tomasza i często z pominięciem analiz materiałów źródłowych. Autorytatywne 
posunięcia Stolicy Apostolskiej, rocznice związane z tradycją tomistyczną, któ-
re hierarchia kościelna starała się maksymalnie wykorzystać dla popularyzacji 
myśli Tomaszowej, sprzyjały aktualizacji studiów nad tomizmem. W doktrynie 
Akwinaty widziano lek na wszelkie bolączki Kościoła katolickiego, związane  
z przemianami kulturowymi zachodzącymi we współczesnym świecie. Do roz-
woju myśli tomistycznej wykorzystano całą aparaturę i zaplecze naukowe: ka-
tedry uniwersyteckie, nowo uruchamiane instytuty, wydawnictwa periodyczne, 
zjazdy naukowe oraz ośrodki badań. Dzięki tym inicjatywom „średniowieczny 
tomizm począł się przyodziewać w nowożytny kostium”.40

Kolejny etap w propagowaniu doktryny Tomaszowej wyznaczyła encyklika  
Piusa XI Studiorum Ducem z 29 czerwca 1923 r., w której zawarto odwołanie do 
listu apostolskiego Oficiorum et munerum, skierowanego w sierpniu 1922 r. do 
prefekta kongregacji Seminariów i Studiów Uniwersyteckich kardynała Gaeta-
no Bisletiego. Po raz kolejny nastąpiło uzasadnienie doniosłości myśli Akwinaty 
w odniesieniu do społecznego nauczania Kościoła katolickiego oraz wykazanie 
jej ahistoryczności. Okazją do zaakcentowania doniosłości tej doktryny stała się 
trojakiego rodzaju okazja: rocznica urodzin, śmierci oraz kanonizacji Doktora 
Powszechnego.41 Znaczenie tej encykliki miało wymiar praktyczny, przełożyło 
się bowiem na funkcjonowanie kościelnych ośrodków związanych z edukacją  
i wychowaniem dzieci oraz młodzieży. 

Wspomniane rocznice stały się ponadto okazją do upowszechniania myśli 
Tomaszowej: w maju 1924 r. w Neapolu odbył się Międzynarodowy Zjazd Fi-

39 O tomizmie nakazanym przez Kosciół: A. Mitterer, Die Entwicklungslehre Augustines im 
Vergleich mit dem Weltbild des hl. Thomas von Aquin und dem der Gegenwert, Wien–Freiburg im 
Breisgau 1956, s. 15, 327. 

40 W. Kosiakiewicz, Główne idee systemu neoscholastycznego, „Ateneum Kapłańskie” 1909, 
t. 1, s. 99.

41 Św. Tomasz został określony mianem przewodnika po ilozoii i teologii, zaś jego nauka – 
uznawana przez Kościół powszechny „za swoją” – wspólna wszystkim wierzącym.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



113

lozoiczny, zaś rok później w Rzymie zwołano Kongres Tomistyczny. Głównym 
założeniem kongresów było potwierdzenie wzmożonego zainteresowania dok-
tryną Tomaszową oraz wykazanie nieprzemijającej aktualności myśli Akwinaty  
w konfrontacji ze światem współczesnym. 

Zauważyć należy, iż od Soboru II Watykańskiego stanowisko Kościoła kato-
lickiego w propagowaniu ilozoii św. Tomasza uległo istotnej modyikacji. Vati-
canum secundo w opinii comunio doctorum uważany jest za najmniej ilozoiczny 
w dziejach Kościoła, a jednocześnie za najbardziej Tomaszowy z soborów po-
wszechnych.42 Odejście od doktryny Akwinaty było pozorne, w rzeczywistości 
nastąpiło odejście od ideologizowania myśli Akwinaty.

Odbiór postanowień II Soboru Watykańskiego nie jest jednolity, nawet na ła-
mach wydawnictw katolickich. Z jednej strony nie milkną głosy, że Sobór był 
soborem tomistycznym, a z drugiej strony w publicystyce katolickiej stanowisko 
o „nieobecności” Tomasza na obradach i w pracach Soboru nie jest odosobnione. 
Ta dychotomia bierze się zapewne stąd, że Sobór nie zajmował się antropolo-
gią tomistyczną. Dokonując analizy problematyki, z którą boryka się współcze-
sny świat, wysunął wnioski odnośnie do istoty ludzkiej ukształtowanej na obraz  
i podobieństwo Stwórcy. Owe spostrzeżenia dotyczące człowieka współczesnego 
sformułowane zostały w duchu Tomaszowym, mimo iż Tomasz expressis ver-
bis przywołany nie został. Rola Tomasz na Soborze była niemą rolą, stąd geneza 
różnorodnego odczytania owego milczenia. Niewątpliwie jednak duch Akwinaty 
zaciążył nad soborowym aggiornamento, otwarciem na dialog oraz uporządko-
wanym tokiem wysiłków intelektualnych.  

W Kościele posoborowym, kiedy nauczanie w duchu Akwinaty przestało 
być dyrektywą dla szkół i uniwersytetów, nastąpiło zróżnicowanie podejścia do 
doktryny Tomaszowej.  Obok dwóch skrajnych stanowisk, występuje cała gama 
pośrednich. Za skrajne stanowiska należy uznać te, które uważają nadal tomizm 
za podstawową, uniwersalną  doktrynę, na której wspiera się gmach nauczania 
Kościoła i widzą w niej wielką mądrość pomnażaną przez doświadczenia nagro-
madzone przez ostatnie stulecie oraz takie, które odrzucają tomizm jako ilozoię 
przestarzałą, nieadekwatną do współczesnych potrzeb i oczekiwań. Zwolennicy 
tego ostatniego z wymienionych stanowisk głoszą schyłek tomizmu, wieszczą  
jego upadek, nieco mniej radykalni piszą „jedynie” o kryzysie tomizmu, wykazu-
jąc jego nieobecność na II Soborze Watykańskim. 

Pośrednie stanowiska w przedmiocie obecności doktryny Akwinaty na 
płaszczyźnie doktryny katolickiej, zauważają zmniejszenie zainteresowania ha-
słami tomistycznymi. Podkreślają one – w większym bądź mniejszym stopniu 
– historyczną wartość tomizmu, a także nieadekwatność tej doktryny do wszyst-

42 S. Swieżawski, Byt. Zagadnienia ..., s. 19.

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



114

kich dyscyplin naukowych, a w szczególności do takich jak: izyka, chemia czy  
biologia. 

W dążeniach do nasycenia treściami religijnymi i preferowanym przez Ko-
ściół systemem aksjologicznym sztuki oraz nauki, ze szczególnym uwzględnie-
niem ilozoii, pomocna miała być doktryna Akwinaty. Stanowić ona miała naj-
doskonalsze antidotum na proces sekularyzacji i związaną z nim groźbę izolacji 
Kościoła we współczesnym świecie. W duchu Tomaszowym chciano kształtować 
relacje między religią a nauką, między teologią a ilozoią oraz między sacrum 
a profanum. Św. Tomasz miał się stać patronem chrystianizacji współczesnego 
świata. Jan XXIII powtórzył Tomaszową naukę o prawie natury w encyklice Pa-
cem in terris, a Jan Paweł II  w Veritatis Splendor w 1993 r. wyraźnie zalecił 
doktrynę Tomasza z Akwinu  jako „lekarstwo” na kryzys moralności. Zachęta do 
lektury dzieł Tomasza powtórzona została w 1998 r. na kartach encykliki Fides 
et Ratio. 

Zróżnicowana interpretacja ilozoii Tomasza doprowadzić musiała do róż-
nych ujęć, a tym samym do narodzin poszczególnych rodzajów tomizmu. Termin 
„tomizm” upowszechnił się po 1879 r. jako określenie sposobu podejścia nie tyle 
do ilozoii, ile do teologii.43 O recepcji tomizmu zadecydowały różne czynniki: 
nadanie nauczaniu Kościoła charakteru doktrynalnego, czyli zbliżenie nauczania 
do sui generis nauki. Owa „nauka” miała być przeciwwagą dla doktryny socja-
lizmu oraz liberalizmu, a także swoistą odpowiedzią Magisterium na przemiany 
kulturowe związane z rozwojem nauk przyrodniczych oraz technicznych.44 

Z czasem badania nad  doktryną Tomasza zaczęły przynosić zróżnicowane 
owoce, a ich wielokierunkowość doprowadziła do rozwarstwienia i niespójno-
ści. Od początku prace przebiegały w sposób niejednolity mimo najszczerszych 
chęci i dużego zaangażowania. Zróżnicowanie w zakresie interpretacji dorobku 
św. Tomasza ujawniło się na gruncie dociekań ilozoicznych w poszukiwaniu 
nowego modelu katolickiej kultury. Ruch neotomistyczny stał się wieloproilowy  
w swej strukturze.45 „To, co go różnicowało, co wyzwalało w nim napięcia i da-
wało o sobie znać w formie polemik, było związane z przemyśleniami nad stanem 
współczesnej kultury, z możliwościami jej przebudowy na zasadach chrześcijań-

43 A. Maryniarczyk, op. cit., s. 17. 
44 Szerzej: M. Łuszczyńska, Ewolucja myśli społecznej Kościoła katolickiego w kwestii pra-

wa, państwa i polityki pod wpływem przemian kulturowych we współczesnym świecie, [w:] Kultura 
i myśl polityczno-prawna. Materiały z VII Ogólnopolskiego Zjazdu Katedr Doktryn Politycznych 
i Prawnych, Jurata, 28 – 31 maja 2008 r., red. A. Sylewstrzak, D. Szpoper, A. Machnikowska, 
P. Dąbrowski, Sopot  2011.

45 Szerzej: W. Korniłowicz, Chrześcijańska odbudowa świata w świetle nauki o ciele mistycz-
nym. Rozważania nad rolą duszpasterza w akcji społecznej, Warszawa 1938, s. 61–65; A. B. Stepień, 
Filozoia polska w wiekach XIX i XX, [w:] Wkład Polaków do kultury świata, red. M. A. Krąpiec, 
P. Taras, J. Turowski, Lublin 1978, s. 186; M. Gogacz, Filozoia chrześcijańska w Polsce Odrodzo-
nej, „Studia Philosophiae Christianae” 1969,  nr 2, s. 59.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



115

skich, a także z określeniem roli, jaką tomizm ma w tym do spełnienia  i jak sam 
winien być w nowych warunkach dalej rozwijany”.46 

Wszelkie klasyikacje, w tym klasyikacje odmian tomizmu, są zabiegami 
sztucznymi, ich konwencjonalny charakter budzi spory i polemiki47, niemniej jed-
nak jest to zabieg konieczny z uwagi na porządek metodologiczny. W przypadku 
tomizmu ma jeszcze jeden walor. Z uwagi na interpretacje i nadinterpretacje myśli 
Tomaszowej trudno jest mówić o tomizmie jako takim. Pojęcie „tomizm” wyma-
ga zatem doprecyzowania przedmiotowego. 

We współczesnym tomizmie wyróżnia się najczęściej trzy zasadnicze nur-
ty: tradycyjny, lowański oraz egzystencjalny.48 Literatura przedmiotu zna, poza 
przedstawioną specyikacją, szereg innych klasyikacji, przykładowo wymienia 
się jeszcze takie nurty tomizmu, jak: transcendentalizujący, fenomenologizujący, 
precyzujący, zachowawczy.49 

Tomizm tradycyjny, zwany też zachowawczym, sięga do myśli Kajetana, Jana 
od św. Tomasza i ich kontynuatorów, którzy – jak piszą przedstawiciele egzysten-
cjalnego kierunku – ulegli „obcym Akwinicie, a płynącym od Szkota i Suareza 
wtrętom esencjalizującym, polegającym na zbytnim zaakcentowaniu roli istoty 
i tego, co możliwe w stosunku do istnienia oraz tego, co aktualne”.50 Przedsta-
wiciele tego nurtu sięgając bezpośrednio do myśli Tomasza, analizują ją przez 
pryzmat wymienionych myślicieli.51 Kierunek ten jest wewnętrznie zróżnicowany 

46 C. Głombik, Metaizyka kultury. Grabmann – Maritain – neoscholastyka polska, Warszawa 
1982, s. 162. Była to „walka – jak to zostało nazwane – w obrębie kościelnego życia naukowego  
o system ilozoiczny, a specjalnie o tomistyczną ortodoksję”. Ibidem. 

47 A. Andrzejczuk, Prawda o dobru, Warszawa 2000, s. 20, stawia tezę, że nieomal każda od-
miana tomizmu doczekała się swojej etyki; tomizm tradycyjny, tomizm lowański i transcendental-
ny. „Nieco gorzej sprawa przedstawia się w tomizmie egzystencjalnym; ani jego twórcy, Maritain  
i Gilson, ani następcy, chociażby tacy jak w Polsce Krąpiec i Gogacz, nie napisali podręcznika etyki 
na miarę tomizmu egzystencjalnego”. Oczywiście nie oznacza to, że problematyka etyczna obca 
była zainteresowaniom badawczym wymienionych autorów. 

48 A. Stępień, Ośrodki ilozoiczne w Polsce, „Więź” 1960, nr 3, s. 75–77. Antoni Stępień wy-
różnia natomiast trzy nurty, „względnie trzy odmiany” tomizmu: tomizm tradycyjny, pokajetanow-
ski („esencjalizujący”), lowański oraz tomizm egzystencjalny. Tomizm egzystencjalny pozostaje 
zatem odmienną kategorią, której początek dali J. Maritain, E. Gilson oraz częściowo L. B. Geiger.  
A. Stępień, W związku z teorią poznania tomizmu egzystencjalnego, „Roczniki Filozoiczne”1960, 
nr 1, s. 173. O tomizmie konsekwentnym M. Gogacz, Trzeba powrócić do realistycznej metaizyki, 
[w:] Rozmowy o …, s. 72 – 74. Por. I. S. Grat, Stanowisko prawnonaturalne Czesława Strzeszewskie-
go na tle poglądów polskich tomistów, Białystok 2009, s. 27–30.

49 A. Martyniarczyk, Aktualność tomizmu, [w:] Wprowadzenie do ilozoii, pod red M. A. Krą-
piec, S. Kamiński, Z. J. Zdybicka, A. Maryniarczyk, P. Jaroszyński, Lublin 2003, s. 736. Por. A. B. 
Stępień, Wstęp do ilozoii, Lublin 1976, s. 209; H. Piluś, Człowiek  w tomizmie egzystencjalnym, 
Warszawa 2004, s. 7–31.

50 S. Swieżawski, Byt. Zagadnienia..., s. 76.
51 Tradycyjny tomizm, co do zasady, rozwija się w ramach ośrodków w Rzymie (przede wszyst-

kim Collegium Angelicum), Mediolanie (Katolicki Uniwersytet św. Krzyża), Fryburgu (Uniwer-

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



116

i generalnie skupia się na zagadnieniu aktu i możności. Ujmuje myśl Akwinaty 
w sposób ahistoryczny, jako monolit, system niewymagający uzupełnień ani mo-
dyikacji. 

Tomizm lowański, zwany też asymilującym oraz dynamicznym, związany 
jest z powstałym w Belgii w Lowanium w 1888 r. Wyższym Instytutem Filozo-
icznym św. Tomasza z Akwinu. Celem powołania tej instytucji do życia było 
„odnowienie studiów scholastycznych i wykazanie, że racjonalna doktryna To-
masza z Akwinu w połączeniu z innymi kierunkami ilozoicznymi i naukami 
szczegółowymi jest zdolna przedstawić i kompetentnie rozwiązywać problemy 
ilozoii”.52 W odróżnieniu od tomizmu tradycyjnego oraz egzystencjalnego, to-
mizm lowański odcina się od metaizyki jako podstawy teorii poznania. Jest to 
nurt otwarty na osiągnięcia poszczególnych dyscyplin naukowych, kierunków i-
lozoicznych. Zaakcentowana została idea asymilacji, ponieważ nurt ten dąży do 
stworzenia swoistej syntezy myśli Tomasza z Akwinu z aktualnymi, „modnymi” 
w danym przedziale czasowym trendami czy kierunkami ilozoicznymi. Taki za-
bieg ma jeden zasadniczy cel: uchronienie doktryny tomistycznej przed zgubnymi 
skutkami czasu, czyli przed „dezaktualizacją”. W ten sposób dorobek Akwinaty 
ma być wciąż odczytywany „na nowo”.53

Pewne podobieństwo tomizmu lowańskeigo – z uwagi na próby powiązania 
własnych konstrukcji z analizami dokonywanymi przez fenomenologów – wyka-
zuje tomizm fenomenologizujący, zaś tomizm transcendentalny, zwany też trans-
cendentalizującym, uznawany jest za odmianę  tomizmu lowańskiego. Początków 
transcendentalizmu sięgającego do dorobku I. Kanta dopatrzyć się można na tere-
nie Lowanium już pod koniec XIX w. Dokonując daleko posuniętej generalizacji, 
stwierdzić można, iż rozważania metaizyczne poprzedzone zostały krytyką po-
znania.54 Ten nurt myśli tomistycznej spotkał się z krytyką przede wszystkim ze 
strony tomizmu egzystencjalnego (reprezentowanego prze E. Gilsona, C. Fabro 
czy M. A. Krąpca).

sytet Katolicki),  dominikańskiej szkole w Soulchoir (Francja). Do przedstawicieli tego nurtu za-
liczyć należy: R. Garrigou-Lagrange’a (autor La synthése thomiste), G. M. Manzera, J. Bertiera, 
V. M. Munnycka, P. Mandoneta, A. Gardeila, P. Rousselota, N. Baltazara, M. D. Chenu i Y. Can-
gara. W Polsce w okresie międzywojennym ten nurt reprezentowali: K. Kowalski, S. Adamczyk,  
J. Woroniecki, A. Żychliński.

52 H. Piluś, op. cit., s. 10.
53 Za przedstawicieli tego kierunku uznaje się: D. Nysa, M. de Wulfa, I. Noëla, F. van Steer-

bergheena, A. Manisona, H. L. Breda, C. Viola, G. Verbeke’a, Ch. Wenina, a także P. Chojnackiego  
i K. Kłósaka. 

54 Za pierwszego tomistę, który dokonał próby zastosowania „metody transcendentalnej re-
leksji do rozwiązywania klasycznych problemów metaizyki”, uważa się  J. Marèchala, natomiast 
za jednego z najwybitniejszych współczesnych przedstawicieli tego nurtu uznaje się K. Rahnera.  
H. Piluś, op. cit., s. 15.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



117

Tomizm egzystencjalny koncentruje się na metaizyce, czyli teorii bytu. Me-
taizyka zajmuje bowiem w tym nurcie centralne miejsce, jest punktem odniesie-
nia przy analizie każdej konstrukcji ilozoicznej czy ocenie poszczególnych prób 
interpretacji myśli Tomasza z Akwinu. Geneza tej odmiany tomizmu stanowi od-
powiedź na ilozoię egzystencjonalistyczną i fenomenologię. Tomiści egzysten-
cjalni, bardzo licznie reprezentowani, koncentrują się przede wszystkim na bycie, 
dokonując nowatorskiej jego interpretacji. W ich ujęciu istnienie wyprzedza akt. 
Sami siebie uznają za autentycznych tomistów, ponieważ analizując materiały 
źródłowe, dokonali oczyszczenia doktryny św. Tomasza z naleciałości interpre-
tacyjnych, pochodzących m.in. spod pióra Suareza, Kajetana czy Kartezjusza,  
a nawet samego Arystotelesa. Ich zadaniem stało się precyzyjne oddzielenie me-
taizyki Tomasza od metaizyki Arystotelesa, uznającej – ujmując problem bardzo 
ogólnie – byt za istotę złożoną z formy i materii.55 W ujęciu tomizmu egzysten-
cjalnego ilozoia chrześcijańska ma być lekarstwem na „sceptycyzm naszych 
czasów”, ma odzyskać zaufanie do „racjonalnej prawdziwości metaizyki i jej 
przedmiotu”.56 Realizacji tego celu służyć ma przystosowanie poszczególnych 
elementów ilozoii metaizycznej, przykładowo jej metodologii, do wymagań 
współczesności.57 

Nadmienić ponadto należy, iż na gruncie polskim wykształciła się oryginal-
na myśl wyrastająca z doktryny Akwinaty, niebędąca ani myślą eklektyczną, ani 
konstrukcją wtórną w stosunku do nurtów zachodnich. Wyszła ona spod pióra  
I. M. Bocheńskiego, J. Salamuchy, P. Drewnowskigo. Owi badacze doktryny To-
maszowej kładą nacisk na logikę jako platformę „unaukowienia” ilozoii, a tym 
samym myśli Doktora Anielskiego. „Uwspółcześnienie Tomasza” nastąpić miało 
w drodze powiązania interpretacji jego dorobku z dziedziną logiki. 

Myśl św. Tomasza miała trudny do przecenienia wpływ na kształtowanie po-
staw etycznych, na releksję ilozoiczną oraz kształt teologii jako przedmiotu 
kształcenia uniwersyteckiego. Zajmowali się nią (jak zostało wyżej wykazane) 
początkowo teolodzy, a z czasem coraz częściej ilozofowie. Współcześni myśli-
ciele łączeni automatycznie z imieniem św. Tomasza są przede wszystkim ilozo-
fami z wykształcenia i zamiłowania. Z tego powodu poszczególne zagadnienia 

55 G. Besler, Spór o koncepcję metaizyki. Tomizm egzystencjalny M. A. Krąpca a ilozoia ana-
lityczna P. F. Strawsona, Katowice 2002, s. 15–24.

56 E. Gilson, Jedność doświadczenia ilozoicznego, Warszawa 1968, s. 219.
57 H. Piluś, op. cit., s. 20. Inicjatorami nurtu egzystencjalnego stali się J. Maritain i E. Gilson.  

Obok nich przedstawicielami tego kierunku są: G. M. Manser, J. Gredt, J. Maritain, E. Gilson, G. B. 
Phelan, L. de Reaymacker, A. Marc, M. D. Chenu, A. Forest, E. L. Mascal, L. B. Geiger, C. Fabro, 
G. B. Klubertanz. Tomizm egzystencjalny reprezentowany jest na gruncie polskim przede wszyst-
kim przez tzw. szkołę lubelską, którą tworzyli: m. in. S. Swieżawski, M. A. Krąpiec, M. Gogacz,  
S. Kamiński, ks. Kurdziałek, J. Kalinowski.

Od myśli Tomaszowej do tomizmu. Dzieje doktryny

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS



118

przez nich analizowane dotyczą materii stricte ilozoicznej lub charakteryzują się 
właściwym ilozoii spojrzeniem na omawianą materię (sposób zakreślenia pola 
badawczego, metod badawczych oraz stosowana frazeologia).

Doktryna Tomasza była i jest nadal poddawana interpretacjom i reinterpre-
tacjom. Można byłoby zatem za A. Maryniarczykiem powtórzyć, że tomizm to 
bardziej postawa poznawcza niż system czy teoria, zaś nawiązując do M. Heideg-
gera, uznać tomizm za ilozoię, „która wśród różnych współczesnych dróg ilo-
zoicznego poznania świata i człowieka broni, »by nie wyprzedawać myślenia za 
bezcen«”.58 Badaczom doktryny Tomaszowej należałoby życzyć, aby w ramach 
podejmowanych przez siebie studiów stale mieli w pamięci maksymę: Minime 
sunt mutanda, quae interpretationem certam semper habuerunt.

SUMMARY

The aim of the article is to show the process of reading and interpreting the assumptions of St. 
Thomas Aquinas’ doctrine. The authors indicate that the main reasons of the diverse effect of Aquinas 
intellectual heirs’ scholarly activity are social and political realities of the age and philosophical 
currents they followed and faced.

In almost every generation there have been new varieties of Thomism resulting from the 
reception of Thomas’ teaching, which is a multifarious and internally diversiied phenomenon. The 
authors show the attitude to the interpretation of Aquinas’ doctrine from the Middle Ages till the end 
of the 20th century and they advance a thesis that this evolutionary process was both qualitative and 
quantitative. 

58 A. Maryniarczyk, op. cit., s. 98.

Lech Dubel, Małgorzata Łuszczyńska

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:05:10

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

