
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Olga Sitarz 

Uniwersytet Śląski w Katowicach 

ORCID: 0000-0002-2075-3507 

olga.sitarz@us.edu.pl 

 

Ratio legis kryminalizacji naruszania uczuć religijnych (i bluźnierstwa) 

 

ABSTRAKT 

 

Niniejszy artykuł dotyczy kryminalizacji naruszania uczuć religijnych i ma charakter naukowo-

badawczy. Problemem naukowym jest ustalenie rzeczywistego ratio legis czynu opisanego w art. 196 Kodeksu 

karnego, co pozwoli ocenić, czy decyzja kryminalizacyjna jest słuszna. Autorka nie podziela powszechnie pre-

zentowanych poglądów o przedmiocie ochrony i uzasadnieniu karalności obrazy uczuć religijnych. Porównanie 

przestępstw, które przewidują karalność za naruszenie innych uczuć, a także bezkarne naruszanie odczuć innej 

natury pozwala na sformułowanie tezy, że w przypadku art. 196 Kodeksu karnego to nie uczucia religijne i ich 

ochrona stały się przyczyną decyzji kryminalizacyjnej. Za taką przyczynę należy uznać obawę przed społeczny-

mi konsekwencjami naruszania uczuć religijnych. Ponieważ zachowanie to kryminalizowane jest w większości 

państw na świecie, znaczenie niniejszych ustaleń naukowych ma międzynarodowe znaczenie, zarówno teore-

tyczne, jak i praktyczne. 

 

Słowa kluczowe: naruszanie uczuć religijnych; bluźnierstwo; kryminalizacja; ochrona; Kodeks karny 

 

Bluźnierca jest gorszy niż ci, 

którzy ukrzyżowali Jezusa Chrystusa, 

gdyż oni nie wiedzieli, że On jest Bogiem; 

ale ten, kto bluźni, wie, 

że On jest Bogiem 

i obraża Go twarzą w twarz. 

 

Bernardyn ze Sieny
1
 

 

Pozornie wydawać by się mogło, że kwestia przestępstwa naruszania uczuć religijnych 

ma znaczenie marginalne – liczba stwierdzonych przestępstw z art. 196 Kodeksu karnego 

według statystyki policyjnej jest naprawdę niewielka
2
. Ciężar problemu jednak sprawia, że 

należy mu poświęcić niemało uwagi, a przegląd informacji medialnych potwierdza, że budzi 

on wiele emocji. Równocześnie, jak wskazuje L.W. Levy, bluźnierstwo jest tematem tabu we 

wszystkich miejscach, w których spotykamy się z religią i jej wyznawcami
3
. Bluźnierstwo 

karane jest praktycznie w każdym systemie prawnym, niezależnie od religii wyznawanej 

przez obywateli danego państwa. Innymi słowy, bluźnierstwo uznawane jest za czyn karalny 

                                                        
1
 Cyt. za: K. Kratiuk, Czas zacząć karać za obrazę Boga, 2017, http://docplayer.pl/61687903-Czas-zaczac-karac-

za-obraze-boga.html [dostęp: 8.04.2020]. 
2
 W 2016 r. stwierdzono 46 przestępstw, w 2015 r. – 32, w 2014 r. – 38, w 2013 r. – 54, w 2012 r. – 51, w 2011 r. – 

33, w 2010 r. – 52. Rekordowy w zestawieniu z ostatnich kilkunastu lat był rok 2000, w którym stwierdzono 

145 takich przestępstw. Zob. Postępowania wszczęte i przestępstwa stwierdzone z art. 196 k.k. za lata 1999–2020, 

http://statystyka.policja.pl/st/kodeks-karny/przestepstwa-przeciwko-5/63492,Obraza-uczuc-religijnych-art-196.html 

[dostęp: 9.04.2020]. 
3
 L.W. Levy, Treason Against God: A History of the Offence of Blasphemy, New York 1981, s. 6, cyt. za: 

D. Wąsik, Bluźnierstwo w wybranych kulturach prawnych, „Studia Iuridica Toruniensia” 2014, vol. 15, s. 211. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

w kulturach prawnych kształtowanych m.in. przez judaizm, islam, chrześcijaństwo, hinduizm 

i buddyzm
4
. 

W niniejszym artykule podjęto problematykę kryminalizacji naruszania uczuć religij-

nych. Autorka jednak odchodzi od klasycznego sposobu omawiania zagadnień związanych 

z tą kwestią, ponieważ w centrum jej zainteresowania znajduje się to, co w rzeczywistości 

wpływa na tę decyzję kryminalizacją i czy jest ona właściwa. Stąd konieczność odejścia od 

utartych ścieżek przeprowadzanej analizy. W opracowaniu omówiono zatem następujące 

wątki: 1) pojęcie uczuć i uczuć religijnych; 2) istota przestępstwa naruszenia uczuć religij-

nych; 3) rozróżnienie pojęć naruszenia uczuć religijnych i bluźnierstwa oraz sformułowań 

pokrewnych; 4) zgłaszane propozycje zmian w prawie karnym odnośnie do naruszenia uczuć 

religijnych; 5) uzasadnienie kryminalizacji i przedmiot ochrony; 6) próba określenia, jakie 

jest ratio legis przepisu art. 196 Kodeksu karnego. 

 

UCZUCIA RELIGIJNE 

 

Zdefiniowanie pojęcia uczuć religijnych jest bardzo trudne. W psychologii uczucia de-

finiowane są jako pogłębione emocje przetworzone przez człowieka i kulturę
5
. Sąd Najwyż-

szy w wyroku z 2004 r. skonstatował, że uczucia religijne to „stan psychiczny, którego istotę 

stanowi ustosunkowanie się wewnętrzne do przeszłych, obecnych i przyszłych zdarzeń, bez-

pośrednio lub pośrednio związanych z religią jako formą świadomości społecznej, obejmują-

cej wierzenia dotyczące sensu i celu istnienia człowieka, ludzkości i świata”
6
. Zdaniem 

S. Hypsia jest to pewien stosunek (przede wszystkim emocjonalny) określonej grupy do wy-

znawanej przez siebie wiary, przejawiający się także w prawie do ochrony szacunku wobec 

wyznawanych przez nią wartości oraz miejsc i przedmiotów otaczanych czcią
7
. Z kolei 

W. Janyga pisze, że przez uczucia religijne rozumiane są relacje człowieka do sacrum, ujmo-

wane na wielu płaszczyznach: intencjonalnej, wolicjonalnej i emocjonalnej
8
. Według 

W. Wróbla jest to emocjonalna reakcja jednostki, której towarzyszy uczucie zawstydzenia, 

zażenowania i smutku
9
. Natomiast Trybunał Konstytucyjny uznał, że uczucia religijne to wie-

loaspektowy stosunek emocjonalny do wyznawanej religii
10

. W ujęciu G. Jędrejka i T. Szy-

mańskiego „uczucia religijne są […] dobrem osobistym w rozumieniu art. 23 k.c., a zatem ich 

                                                        
4
 Szczegółowe informacje na temat karalności za bluźnierstwo w wybranych krajach europejskich zob. w: 

A. Wąsek, Przestępstwa przeciwko przekonaniom religijnym de lege lata i de lege ferenda, „Państwo i Prawo” 

1995, z. 7, s. 33–34; idem, Ochrona uczuć religijnych w prawie karnym, [w:] Prawo wyznaniowe, red. H. Misz-

tal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 216; W. Janyga, Przestępstwo obrazy uczuć religijnych w polskim prawie karnym 

w świetle współczesnego pojmowania wolności sumienia i wyznani, Warszawa 201, s. 114–118. 
5
 M.J. Lubelski, J.M. Stanik, L. Tyszkiewicz, Wybrane zagadnienia psychologii dla prawników, Warszawa 

1986, s. 82. 
6
 Wyrok SN z dnia 6 kwietnia 2004 r., I CK 484/03, OSNC 2005, nr 4, poz. 69. 

7
 S. Hypś, [w:] Kodeks karny. Komentarz, red. A. Grześkowiak, K. Wiak, Warszawa 2015, s. 976. 

8
 W. Janyga, [w:] Kodeks karny. Część szczególna. Komentarz, red. M. Królikowski, R. Zawłocki, Warszawa 

2013, s. 592. 
9
 W. Wróbel, [w:] Kodeks karny. Część szczególna, red. A. Zoll, t. 2, Warszawa 2013, s. 659. 

10
 Wyrok TK z dnia 6 października 2015 r., SK 54/13, Dz.U. 2015, poz. 1632. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

naruszenie, czy też zagrożenie, powoduje możliwość skorzystania z instrumentów prawnych 

zawartych w art. 24 k.c.”
11

. 

Uczucia religijne nie są jednak wymienione jako dobro wprost w Konstytucji RP. 

Wywodzi się je z treści art. 53 ust. 1 Konstytucji RP, który stanowi, iż „[k]ażdemu zapewnia 

się wolność sumienia i religii”. Zgodnie z wyrokiem Trybunału Konstytucyjnego z dnia 

7 czerwca 1994 r.
12

 uczucia religijne, ze względu na ich charakter, podlegają szczególnej 

ochronie prawa. Bezpośrednio powiązane są bowiem – dowodzi Trybunał – z wolnością su-

mienia i wyznania, stanowiącą wartość konstytucyjną. Zdaniem Trybunału Konstytucyjnego 

wolność sumienia i wyznania wyraża się również w zakazie naruszania uczuć religijnych. 

Warto jeszcze odnotować, że według J. Sobczaka ochrona uczuć religijnych jest wartością 

osadzoną także w treści art. 25 ust. 1–3 Konstytucji RP. Ponadto dostrzega on potwierdzenie 

powiązania uczuć religijnych z wolnością sumienia i wyznania w aktach prawa międzynaro-

dowego, np. w Deklaracji o eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji z powodu 

religii lub przekonań, przyjętej rezolucją Zgromadzenia Ogólnego Organizacji Narodów 

Zjednoczonych 36/55 z dnia 21 listopada 1981 r.
13

 

W powszechnej opinii uczucia religijne właściwe są dla osób wierzących. Jako odoso-

bniony jawi się pogląd A. Draguły, że uczucia religijne mają też osoby niewierzące, które 

cechuje ujemna relacja do sacrum. Autor ten uczucia te nazywa negatywnymi lub obojętny-

mi
14

. Jak słusznie zauważył S. Dziwisz, konstrukcja przepisu art. 196 Kodeksu karnego nie 

pozwala na stwierdzenie, że i te uczucia zostały objęte ochroną, ponieważ nie mogą być naru-

szone poprzez znieważenie przedmiotu czci religijnej lub miejsca przeznaczonego do pu-

blicznego wykonywania obrzędu religijnego
15

. Trybunał Konstytucyjny jako naturalne uznał 

jednak, że przepis art. 196 Kodeksu karnego nie chroni uczuć osób niewierzących, ponieważ 

w przepisie jest mowa tylko o uczuciach religijnych
16

. 

Z. Mikołejko sformułował ważne pytanie: „Czy jakiekolwiek uczucia ze sfery pu-

blicznej, w tym także uczucia religijne, powinny być w ogóle przez prawo chronione?”
17

. 

Warto zatem już na wstępie podjąć próbę skatalogowania innych uczuć, których naruszenie 

jest kryminalizowane w polskim prawie karnym lub stanowi przesłankę kryminalizacji. Bez 

wątpienia należą do nich: poczucie bezpieczeństwa (w przypadku przestępstwa groźby karal-

nej), poczucie zawstydzenia (przestępstwo pornografii), poczucie własnej wartości (przestęp-

stwa zniesławienia i zniewagi). Trzeba przyznać, że z uczuć przywiązania do osób trzecich 

lub przywiązania do idei prawnokarnie chroniona jest estyma wobec zmarłych oraz przywią-

zanie do Polski (patriotyzm). Pytanie więc powinno dotyczyć tego, czym kierował się usta-

wodawca, że do listy uczuć prawnokarnie chronionych dołączył uczucia religijne, a pominął 

inne uczucia, niewątpliwie istotne w życiu człowieka, a także dlaczego uznał, że naruszenie 

                                                        
11

 G. Jędrejek, T. Szymański, Prawna ochrona uczuć religijnych w Polsce (Próba oceny dotychczasowych roz-

wiązań, czyli o rozdźwięku pomiędzy literą prawa a jego aplikacją), „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2002, 

vol. 5, s. 171. 
12

 K 17/93, OTK 1994, nr 1, poz. 11. 
13

 J. Sobczak, Obraza uczuć religijnych a wolność sztuki i ekspresji artystycznej, „Themis Polska Nova” 2015, 

nr 1, s. 87, 101. 
14

 A. Draguła, Bluźnierstwo. Między grzechem a przestępstwem, Warszawa 2013, s. 199. 
15

 S. Dziwisz, Ochrona uczuć religijnych w polskim prawie karnym, Lublin 2019, s. 128. 
16

 Wyrok TK z dnia 6 października 2015 r., SK 54/13, Dz.U. 2015, poz. 1632. 
17

 Z. Mikołejko, Młot na Dodę i wolność słowa, „Gazeta Wyborcza”, 28.01.2012. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

uczuć religijnych powinno spotkać się z odpowiedzialnością karną – czy jest to przejaw 

wpływu religii i/lub Kościoła na prawo stanowione czy też są ku temu inne przesłanki. 

 

PRZESTĘPSTWO OBRAŻANIA UCZUĆ RELIGIJNYCH 

W AKTUALNYM STANIE PRAWNYM 

 

Temat niniejszego opracowania nie pozwala na przeprowadzenie bardzo szczegółowej 

analizy znamion przestępstwa obrażania uczuć religijnych (można w tym zakresie odesłać do 

bogatej literatury przedmiotu
18

). W tej części artykułu omówiono jedynie kluczowe kwestie, 

bezpośrednio związane z oceną zasadności kryminalizacji badanego zachowania i zakresu tej 

kryminalizacji. 

Zgodnie z treścią przepisu art. 196 Kodeksu karnego, kto obraża uczucia religijne in-

nych osób, znieważając publicznie przedmiot czci religijnej lub miejsce przeznaczone do pu-

blicznego wykonywania obrzędów religijnych, podlega grzywnie, karze ograniczenia wolno-

ści albo pozbawienia wolności do lat 2. 

Nie umniejszając wagi znamionom czynnościowym (jak również rozstrzygnięciu, czy 

analizowane przestępstwo ma charakter formalny czy też materialny oraz relacji między 

znieważeniem a obrażeniem), jako zasadniczy problem z punktu widzenia tematu opracowa-

nia jawi się wykładnia pojęcia „przedmiot czci religijnej”. Ponieważ to zakres tego pojęcia 

ostatecznie doprecyzowuje istotę przestępstwa z art. 196 Kodeksu karnego, także w tym za-

kresie przedstawiono krótki przegląd stanowisk przywoływanych w polskim piśmiennictwie. 

Wątpliwości budzi już warstwa językowa sformułowania „przedmiot czci religijnej”. 

Przede wszystkim należy odpowiedzieć na pytanie, czy chodzi o przedmioty czci religijnej 

czy o przedmioty służące do okazania czci religijnej. Zasadnicze rozbieżności sprowadzają 

się do tego, czy wspomniany przedmiot musi mieć charakter materialny czy też może obej-

mować „byty niematerialne”. Ustalenie tych kwestii znacząco zmienia zakres kryminalizowa-

nego zachowania. 

Zdaniem A. Wąska „przedmiotem czci religijnej”, o którym mowa w stosownym 

przepisie, nie mogą być Bóg, Matka Boska, dogmaty wiary
19

. J. Wojciechowski, dokonując 

interpretacji analizowanego przepisu, w regulacji tej widzi wręcz lukę w prawie, ponieważ 

zachowania polegające na obrazie Boga znajdują się poza zakresem kryminalizacji, chociaż 

cechuje je większy ciężar gatunkowy
20

. W literaturze podkreśla się, że przedmiotem czci reli-

gijnej nie mogą być duchowni, chociaż mogą zdarzyć się takie sytuacje, które w tym zakresie 

będą budzić wątpliwości
21

. Natomiast według L. Gardockiego pojęcie „przedmiot czci religij-

nej” obejmuje także przedmiot „w szerszym sensie obiekt kultu (np. znieważenie Mahometa, 

                                                        
18

 Zob. W. Janyga, Przestępstwo obrazy uczuć religijnych…; A. Draguła, op. cit.; R. Paprzycki, Prawna ochrona 

wolności sumienia i wyznania, Warszawa 2015; P. Kotas, P. Lewandowska, Ochrona uczuć religijnych a wol-

ność wypowiedzi, Warszawa 2017; S. Dziwisz, op. cit.; M. Budyn-Kulik, Znieważenie uczuć religijnych – anali-

za dogmatyczna i praktyka ścigania, „Prawo w Działaniu. Sprawy Karne” 2014, nr 19. 
19

 A. Wąsek, Przestępstwa przeciwko przekonaniom religijnym…, s. 33. Podobnie: M. Filar, [w:] Kodeks karny. 

Komentarz, red. O. Górniok, Warszawa 2004, s. 591; W. Janyga, Przestępstwo obrazy uczuć religijnych…, 

s. 214–220. 
20

 J. Wojciechowski, Kodeks karny. Komentarz. Orzecznictwo, Warszawa 2002, s. 340. 
21

 M. Brzeska, O bezzasadności postulatu dekryminalizacji obrazy uczuć religijnych oraz postulatu kryminaliza-

cji publicznej obrazy przekonań światopoglądowych, „Jurysta” 2015, nr 4, s. 12. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Buddy lub Chrystusa)”
22

. J.A. Prochowski wyróżnia w kulcie m.in. jego przedmiot, którym 

jest Bóg osobowy
23

. W. Wróbel wyliczenie desygnatów przedmiotu czci religijnej zaczyna od 

Boga pojmowanego osobowo lub w inny sposób, a potem dodaje również rzecz, symbol, wi-

zerunek i określone słowa lub imiona, które według doktryny danej wspólnoty religijnej 

uznawane są za święte, godne najwyższego szacunku, poważania i uwielbienia, w szczegól-

ności zaś takie, które wyrażają bezpośrednio obecność Boga lub stanowią jego znak. Zdaniem 

tego autora przedmiotem czci religijnej mogą być także rytuały czy słowa mające charakter 

sprawowania sakramentów
24

. Są też tacy autorzy, którzy przestępstwo naruszenia uczuć reli-

gijnych wiążą z „bezpardonowym atakiem na Papieża”. G. Jędrejek i T. Szymański tak piszą 

w tym kontekście: „Należy także przypomnieć, że w TVP zdarzały się wypowiedzi, które 

mogą zostać uznane za obrażające także m.in. Józefa Kardynała Glempa, Prymasa Polski. 

A przecież w naszym społeczeństwie, w większości katolickim, prymas pełni bardzo silną 

i zakorzenioną mocno w naszej historii funkcję przywódcy duchowego, szczególnie odpo-

wiedzialnego za losy narodu”. Jako inny przykład obrażania uczuć religijnych autorzy ci 

wskazali nawet
 
niewybredne żarty z katolickiej rozgłośni Radio Maryja

25
. 

Poważny problem interpretacyjny stanowią również – wspomniane na wstępie –

„uczucia religijne”, niezależnie od sporu co do znaczenia tych elementów ustawowego opisu 

czynu dla bytu przestępstwa. Przypomnijmy, że odnosząc się do tego pojęcia, Sąd Najwyższy 

wskazał, iż jest to „stan psychiczny, którego istotę stanowi ustosunkowanie się wewnętrzne 

do przeszłych, obecnych i przyszłych zdarzeń, bezpośrednio lub pośrednio związanych z reli-

gią jako formą świadomości społecznej, obejmującej wierzenia dotyczące sensu i celu istnie-

nia człowieka, ludzkości i świata”
26

. Jeszcze pod rządami Kodeksu karnego z 1969 r. wska-

zywano, że uczucia wyrażają stan podmiotu, zmiany wewnętrznego stanu jednostki i jej sto-

sunek do otoczenia. Stopień uświadomienia sobie przeżycia uczuciowego może być zatem 

różny, w zależności od tego, w jakim zakresie uświadomiony jest sam stosunek przeżywany 

uczuciowo
27

. Kolejną kwestią są kryteria oceny obrażenia uczuć religijnych. Rodzi się bo-

wiem pytanie, jaki mają one charakter: subiektywny czy obiektywny. A. Wąsek zapropono-

wał przyjęcie za miarodajne „przeciętnego poczucia wrażliwości w tej dziedzinie”
28

. Stano-

wisko takie poparł R. Paprzycki, argumentując to faktem różnej wrażliwości u różnych ludzi, 

w zależności od zaangażowania religijnego. Autor ten zauważył, że dla osoby bardzo zaanga-

żowanej religijnie nawet podważenie prawdziwości wyznawanej przez nią wiary czy manife-

stowanie ateizmu może ranić uczucia
29

. W kontekście sprawy D. Nieznalskiej J. Warylewski 

skrytykował pogląd, według którego przy ocenie, czy dane działanie artystyczne narusza 

uczucia religijne, należy brać pod uwagę przeciętne poczucie wrażliwości. Według niego 

                                                        
22

 L. Gardocki, Prawo karne, Warszawa 2001, s. 243. Podobnie: J. Wojciechowska, Przestępstwa przeciwko 

wolności sumienia i wyznania, [w:] Kodeks karny – część szczególna, red. A. Wąsek, t. 1, Warszawa 2004, s. 86; 

R. Paprzycki, Prawna ochrona…, s. 116–118. 
23

 J.A. Prochowski, Wolność religijna jako jedno z podstawowych praw człowieka, [w:] Efektywność europej-

skiego systemu ochrony praw człowieka, red. J. Jaskiernia, Toruń 2012, s. 43. 
24

 W. Wróbel, op. cit., s. 501. 
25

 G. Jędrejek, T. Szymański, op. cit., s. 174–177. 
26

 Wyrok SN z dnia 6 kwietnia 2004 r., I CK 484/03, OSNC 2005, nr 4, poz. 69. 
27

 J. Bafia, [w:] J. Bafia, K. Mioduski, M. Siewierski, Kodeks karny. Komentarz, Warszawa 1971, s. 444. 
28

 A. Wąsek, Przestępstwa przeciwko przekonaniom religijnym…, s. 39. 
29

 R. Paprzycki, Prawna ochrona…, s. 112. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

„odwołanie do ocen wyrażanych przez ludzi wykształconych i sztuką zainteresowanych jest 

właściwsze niż badanie przeważających ocen społecznych”
30

. 

Wydaje się jednak, że kryterium „przeciętnej wrażliwości” dla oceny naruszenia uczuć 

religijnych zawodzi zarówno w obszarze działań artystycznych czy naukowych, jak i w sytu-

acjach dnia codziennego. Zdaniem L. Gardockiego dla osób silnie zaangażowanych religijnie 

każde podważanie wyznawanych przez nie prawd wiary może godzić w ich uczucia religijne. 

Dalej autor uzupełnił, że przestępstwem z art. 196 Kodeksu karnego może być tylko takie 

zachowanie, które ma charakter znieważania, a więc zarzut wobec sprawcy musi się odnosić 

do formy wypowiedzi lub zachowania
31

. Przykładowo, czy pisanie o bogu, paramentach litur-

gicznych i innych artefaktach religijnych małą literą może obrażać uczucia religijne poprzez 

znieważającą formę?
32

 Czy noszenie biżuterii w kształcie symboli religijnych (zwłaszcza 

w „miejscach nieoczywistych”, jak np. brzuch) wyłącznie w celach estetycznych takie uczu-

cia obraża, znieważając w ten sposób np. krzyż? O delikatności, ale też o mnożących się dy-

lematach świadczy problem odwróconego krzyża, w związku z którym o bluźnierstwo oskar-

żony został – przez radykalny odłam chrześcijański – nawet Jan Paweł II
33

. Czy umieszczenie 

figury Chrystusa ukrzyżowanego na sierpie i młocie może urazić uczucia religijne i zrealizo-

wać znamiona omawianego przepisu? Czy ocenę czynu zmienia fakt, że taką rzeźbę ofiarował 

papieżowi Franciszkowi prezydent Boliwii Evo Morales?
34

 Czy ukrzyżowany Chrystus na 

bombowcu, który spada w dół, jest obrazą uczuć religijnych? Zdaniem papieża Franciszka – 

nie. „To krytycyzm wobec chrześcijaństwa sprzymierzonego z imperializmem, które [symbo-

lizuje] bombowiec” – powiedział papież
35

. 

Odnosząc się do wskazanych zagadnień należy podnieść dwie zasadnicze kwestie. 

Przede wszystkim nie ma wątpliwości, że ustawa mówi o przedmiocie czci religijnej. Zakaz 

wykładni rozszerzającej w prawie karnym powinien więc wątpliwości w tym zakresie usunąć. 

Należy jednak dodać, że to nauka danej religii będzie dopełniać rozumienie tego sformułowa-

nia. Zatem jeśli jakaś denominacja nie przewiduje kultu przedmiotów służących do oddawa-

nia czci, to takie rozumienie ustawowego sformułowania jest niedopuszczalne. Również za-

sady wiary konkretnej religii lub wyznania będą odpowiadać na pytanie, czy pojęcie „przed-

miot czci religijnej” nie jest pojęciem pustym na płaszczyźnie tej właśnie denominacji. Już ta 

uwaga pozwala na stwierdzenie, że przypis ten, jako sugerowane kryterium karnoprawnej 

oceny obrazy uczuć, jest stanowczo nadużywany. Należy przypomnieć, że tylko takie obraża-

                                                        
30

 J. Warylewski, Pasja czy obraza uczuć? Spór wokół art. 196 Kodeksu karnego, [w:] W kręgu teorii i praktyki 

prawa karnego. Księga poświęcona pamięci Profesora Andrzeja Wąska, red. L. Leszczyński, E. Skrętowicz, 

Z. Hołda, Lublin 2005, s. 8. 
31

 L. Gardocki, Prawo…, s. 270. 
32

 Bóg czy bóg, http://sjp.pwn.pl/poradnia/haslo/bog-czy-Bog;8654.html [dostęp: 8.04.2020]. Por. Zasady pisow-

ni słownictwa religijnego, www.kul.pl/zasady-pisowni-slownictwa-religijnego,art_3460.html [dostęp: 

8.04.2020]. 
33

 10 symboli religinjnych. Co oznaczają i skąd się wzięły?, 

http://niewiarygodne.pl/gid,14414844,img,14414943,kat,1017185,page,11,title,10-symboli-religijnych-Co-

oznaczaja-i-skad-sie-wziely,galeriazdjecie.html [dostęp: 8.04.2020]. 
34

 K.M. Kaproń, Chrystus, sierp i młot, 9.07.2015, www.tygodnikpowszechny.pl/chrystus-sierp-i-mlot-29119 

[dostęp: 8.04.2020]. 
35

 Sierp, młot i Chrystus? „Gdy się zastanowić, to nie obraża”, 17.07.2015, www.fronda.pl/a/lewacki-krucyfiks-

nie-to-mnie-nie-obraza,54200.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

nie uczuć religijnych jest kryminalizowane, które łączy się ze zniewagą przedmiotu czci reli-

gijnej lub miejscem przeznaczonym do publicznego wykonywania obrzędów religijnych. 

Nawiązując do wskazanych przykładów, należy sięgnąć do zagadnienia – rzadko w li-

teraturze podejmowanego – podmiotu przestępstwa z art. 196 Kodeksu karnego. Jak się 

wskazuje, jest to przestępstwo powszechne (ogólnosprawcze) – każdy może stać się jego 

sprawcą. Pytanie jednak brzmi, czy rzeczywiście każdy może obrazić uczucia religijne? Czy 

biskup, kardynał, papież może obrazić uczucia religijne katolika, popełniając w ten sposób 

przestępstwo? Czy wypowiedziane przez przywódców religijnych słowa, odnoszące się do 

ich własnej religii, nie mogą być – z natury rzeczy – bluźnierstwem? Powyżej przytoczony 

został przykład oskarżenia o bluźnierstwo Jana Pawła II
36

. W innym miejscu we „Frondzie” 

pojawia się pytanie: „Papież zaprosił kontrowersyjną artystkę, aby zagrała w Watykanie. To 

bluźnierstwo?”
37

. Zdaniem P. Lisieckiego figurki Pachamamy w Watykanie, na co zgodził się 

papież Franciszek, to bluźnierstwo
38

. Nie ma jednak informacji o doniesieniach na obrazę 

uczuć religijnych przez księży czy kapłanów innych religii, jeśli swoją religię krytykują bądź 

wypowiadają heretyckie tezy, nawet jeśli Episkopat zachowanie niektórych księży tak pu-

blicznie ocenia
39

. To oznacza, że praktyka stosowania prawa ogranicza znamię podmiotu do 

osób uznawanych za atakujące dane wyznanie religijne. „Prawdziwi” członkowie danego 

wyznania niezależnie od wypowiadanych słów nie obrażają uczuć religijnych. 

Dostrzegając delikatny i złożony problem wytyczenia granic pomiędzy ochroną wol-

ności sumienia i wyznania a wolnością wypowiedzi, A. Wąsek postulował de lege lata, aby 

przepis art. 196 Kodeksu karnego interpretować restrykcyjnie i z dużą powściągliwością. Jego 

zdaniem ma to umożliwić właściwa wykładnia normatywnych znamion „znieważenia”, jak 

również stosowanie formalno-materialnego określenia przestępstwa przyjętego w art. 1 § 2 

Kodeksu karnego
40

, zgodnie z którym nie stanowi przestępstwa czyn zabroniony, którego 

społeczna szkodliwość jest znikoma. Jestem jednak przekonana, że zaproponowana przez 

autora restrykcyjna wykładnia nie jest wystarczająca dla zachowania niezbędnego balansu 

między wolnością wyznania a wolnością wypowiedzi. Rodzi się bowiem pytanie, czy rze-

czywiście o balans między tymi wartościami chodzi. 

Swoistym podsumowaniem obowiązującego prawa może być diagnoza dokonana 

przez G. Jędrejka i T. Szymańskiego w formie 10-ciopunktowego zestawienia przyczyn nie-

dostatków – w ich opinii – obecnej regulacji w ochronie uczuć religijnych. Ich zdaniem źró-

dła rozdźwięku pomiędzy obowiązującym prawem a jego stosowaniem są następujące: 1) 

                                                        
36

 Jeden z ruchów chrześcijańskich – sedewakantyzm – wskazuje na kilka innych sytuacji bluźnierstwa popeł-

nionego przez Jana Pawła II. Por. John Paul II and the Inverted Cross, 

www.blessedquietness.com/journal/housechu/inverted.htm [dostęp: 8.04.2020]; John Paul II’s miscellaneous 

apostasy, blasphemy, and sacrilege, 9.11.2005, www.mostholyfamilymonastery.com/catholicchurch/john-paul-

ii-photos-sacrilege/#.VbFVYdLtmko [dostęp: 8.04.2020]. 
37

 Papież zaprosił kontrowersyjną artystkę, aby zagrała w Watykanie. To bluźnierstwo?, 19.11.2014, 

www.fronda.pl/a/papiez-zaprosil-kontrowersyjna-artystke-aby-zagrala-w-watykanie-to-bluznierstwo,44148.html 

[dostęp: 8.04.2020]. 
38

 Paweł Lisicki: Pachamama w Watykanie to bluźnierstwo, 9.11.2019, www.dorzeczy.pl/nasi-w-

mediach/119899/pawel-lisicki-pachamama-w-watykanie-to-bluznierstwo.html [dostęp: 8.04.2020]. 
39

 Rzecznik Episkopatu oświadczył, że odprawienie mszy przed paradą równości przez księdza S. Niemca „ma 

znamiona bluźnierstwa. Zob. A. Szczęśniak, „Jako ksiądz jestem antyklerykałem” – mówi Szymon Niemiec. To 

on odprawił nabożeństwo przed Paradą, 9.06.2019, https://oko.press/jako-ksiadz-jestem-antyklerykalem-mowi-

szymon-niemiec-to-on-odprawil-nabozenstwo-przez-parada [dostęp: 8.04.2020]. 
40

 A. Wąsek, Ochrona uczuć religijnych…, s. 225. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

pogląd, że ochrona uczuć religijnych, zwłaszcza na gruncie prawa karnego, prowadzi do po-

wstania cenzury; 2) traktowanie uczuć religijnych jako dobra wprawdzie chronionego przez 

prawo, ale mającego charakter „drugorzędny” wobec innych dóbr; 3) zapominanie o podsta-

wowej zasadzie systemu prawa kontynentalnego, że jeżeli istnieje jakieś prawo podmiotowe, 

to musi istnieć możliwość ochrony tego prawa w każdym przypadku na gruncie prawa proce-

sowego; 4) obawa, żeby osoba występująca w obronie uczuć religijnych nie była oskarżona 

o „obskurantyzm”, ciemnotę itp.; 5) słaba znajomość obowiązujących instrumentów praw-

nych, które umożliwiają ochronę uczuć religijnych; 6) traktowanie wolności słowa jako dobra 

bezwzględnego, niemającego żadnych ograniczeń; 7) pasywność katolików świeckich; 8) 

przyzwyczajenia z minionego okresu wielu pracowników wymiaru sprawiedliwości, gdyż 

przed 1989 r. ochrona uczuć religijnych miała często charakter fikcyjny; 9) eksponowanie 

przy ochronie cywilnoprawnej elementu obiektywnego; 10) pochodzący z okresu PRL-u brak 

„szacunku dla obowiązującego prawa”
41

. 

 

NARUSZENIE UCZUĆ RELIGIJNYCH A BLUŹNIERSTWO 

 

Potocznie, chociaż niezbyt poprawnie, przestępstwa godzące w uczucia religijne okre-

śla się jako „bluźnierstwo”. Jak przekonują E. Dąbrowska i I.C. Kamiński, należy pamiętać, 

że przez długi okres pojęcie bluźnierstwa nie było potrzebne, wystarczało bowiem pojęcie 

herezji. Dopiero protestanci, uznani za „heretyków” przez Kościół katolicki, potrzebowali 

nowej konstrukcji, ale i dla nich bluźnierstwo było tożsame z „fałszywą” doktryną religijną. 

W średniowieczu za bluźnierstwo uznawano także propagowanie ateizmu
42

. W wielu współ-

czesnych wypowiedziach pojawia się jednak objaśnienie, że bluźnierstwo to wyłącznie lżenie 

Boga
43

. 

W piśmiennictwie stawia się tezę, że z biegiem czasu – zarówno w Polsce, jak i w wielu 

krajach – zaczęto odchodzić od teologicznego pojmowania bluźnierstwa
44

. W Polsce po raz 

ostatni klasyczne bluźnierstwo expressis verbis pojawiło się w Kodeksie karnym z 1932 r.
45

 

Zdaniem W. Wasil przestępstwo bluźnierstwa przeciwko Bogu zaczęto określać w kodeksach 

karnych jako obrazę czci religijnej wspólnoty albo obrazę religijną ludzi wierzących, a kodeksy 

państw europejskich zmieniły podmiot ochrony z Boga na prawa wspólnoty ludzi wierzących, 

którzy są obywatelami danego państwa
46

. Nie można jednak nie odnotować też takiego poglą-

du, że mimo iż obecnie obowiązujący Kodeks karny nie zna przestępstwa bluźnierstwa Bogu, 

czyn taki również jest penalizowany przez konstrukcję ochrony uczuć religijnych. Jeśli bowiem 

za przedmiot czci religijnej nie przyjmuje się wyłącznie wytworów materialnych, lecz także 

                                                        
41

 G. Jędrejek, T. Szymański, op. cit., s. 201–202. 
42

 E. Dąbrowska, I.C. Kamiński, Przestępstwo bluźnierstwa religijnego w angielskim common law, „Problemy 

Współczesnego Prawa Międzynarodowego, Europejskiego i Porównawczego” 2009, vol. 7, s. 6. 
43

 Por. A. Draguła, op. cit., s. 9–10; W. Wasil, Od bluźnierstwa do przestępstwa, czyli co tak naprawdę chroni 

państwo: Boga czy uczucia religijne? Studium historyczno-prawne, „Kościół i Prawo” 2019, vol. 8(1), s. 203–

218. 
44

 W. Wasil, op. cit., s. 206. 
45

 Art. 172 brzmiał: „Kto publicznie Bogu bluźni, podlega karze pozbawienia wolności do lat 5”. 
46

 W. Wasil, op. cit., s. 207. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Boga i osoby święte w rozumieniu doktryn religijnych
47

, to zakresem przestępstwa naruszania 

uczuć religijnych objęte jest też dawne bluźnierstwo. W podobnym tonie wypowiadają się 

G. Jędrejek i T. Szymański, według których „trudno byłoby uznać, że ustawodawca kryminali-

zuje znieważanie przedmiotów, a zezwala na znieważanie podmiotów kultu, które dla ludzi 

wierzących jest o wiele bardziej bolesne. Argumentum a minori ad maius ma w tym przypadku 

uzasadnione zastosowanie”
48

. I nie jest to stanowisko odosobnione. Podobne tezy – przywołane 

wcześniej – stawiają W. Wróbel
49

, S. Hypś
50

, a za nimi również Trybunał Konstytucyjny
51

. 

Na marginesie należy jeszcze odnotować, że ważną kwestią w tym kontekście jest roz-

różnienie (lub jego brak) między pojęciami „bluźnierstwo” i „herezja”. Historia pokazuje, że 

nie zawsze były i są one należycie rozróżniane. Przykładowo Kalwin nieustępliwie nawoły-

wał do zwalczania heretyków-bluźnierców, którymi według jego nauki byli wszyscy, którzy 

mieli odmienne poglądy religijne
52

. Ponadto wiek XVII utożsamiany jest w historii z polowa-

niem na bluźnierców. W tym okresie istniało bowiem w Europie wiele ruchów reformacyj-

nych, które negowały główne prawdy wiary, więc ich nauki traktowane były jako bluźnier-

stwa heretyckie
53

. Co więcej, można odnieść wrażenie, że i dzisiaj nie zawsze – w wypowie-

dziach osób domagających się ukarania – rozróżniane są sformułowania „naruszenie uczuć 

religijnych” i „herezja”
54

 czy nawet „krytyka”
55

. W takim ujęciu niepokojąco prawdziwie 

brzmią słowa L. Igwe: „Każdy wierzący jest bluźniercą, ponieważ nauczanie jednej religii 

odrzuca doktryny innych wyznań. W rzeczywistości to, co jedna religia uznaje za świętość, 

inna traktuje jak profanację. Islamskie doktryny religijne szydzą z wiary chrześcijańskiej 

i odwrotnie. Zarówno chrześcijańscy, jak islamscy kaznodzieje wyśmiewają twierdzenia 

rdzennych, afrykańskich religii, kiedy nauczają własnej wiary. Religie są z definicji wzajem-

nie bluźniercze”
56

. 

Podchodząc krytycznie do tak rozumianego zakresu omawianego przepisu, należy 

wskazać, że nawet teza o nieistnieniu boga mogłaby się okazać tezą znieważającą, obrażającą 

uczucia religijne. 

 

 

 

 

                                                        
47

 M. Mikuła, Granice dozwolonego dyskursu antyreligijnego w II Rzeczypospolitej. Uwagi do orzeczenia Sądu 

Najwyższego z 5 lipca 1938 r. i jego aktualność dzisiaj, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2010, vol. 13, s. 180. 
48

 G. Jędrejek, T. Szymański, op. cit., s. 182–183. 
49

 W. Wróbel, op. cit., s. 659–660. 
50

 S. Hypś, op. cit., s. 977. 
51

 Wyrok TK z dnia 6 października 2015 r., SK 54/13, Dz.U. 2015, poz. 1632. 
52

 A. Draguła, op. cit., s. 175. 
53

 W. Wasil, op. cit., s. 205. 
54

 Zdaniem katolickiego portalu Stowarzyszenia im. Piotra Skargi bluźnierstwem jest m.in. mówienie, że „nie 

ma Boga” czy też zaprzeczanie sprawiedliwości Bożej. Zob. M. Kostka, Problemy. Nie bluźnij!, 

www.piotrskarga.pl/nie-bluznij-,11133,12420,p.html [dostęp: 8.04.2020]. 
55

 Por. ocenę wypowiedzi L. Jażdżewskiego w: P. Jóźwik, Krytyka Kościoła czy obrażanie, www.przewodnik-

katolicki.pl/Archiwum/2019/Przewodnik-Katolicki-19-2019/Wiara-i-Kosciol/Krytyka-Kosciola-czy-obrazanie 

[dostęp: 8.04.2020]. 
56

 L. Igwe, Ściganie bluźnierstwa zasługuje na szyderstwo i pogardę, 27.04.2017, 

www.listyznaszegosadu.pl/nowy-ateizm-i-krytyka-religii/sciganie-bluznierstwa-zasluguje-na-szyderstwo-i-

pogarde [dostęp: 8.04.2020]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

ZGŁASZANE POSTULATY DE LEGE FERENDA 

 

Analiza postulatów de lege ferenda pozwoli na pełniejsze ukazanie sposobu odczyty-

wania przepisu art. 196 Kodeksu karnego oraz potrzeb społecznych, przynajmniej pewnych 

grup społecznych. 

Jednym z przykładów proponowanej nowelizacji jest nowe brzmienie przepisu postu-

lowane przez A. Wąska. Przepis ten miałby brzmieć: „Kto publicznie znieważa przekonania 

innej osoby w dziedzinie wiary, w szczególności wiary w Boga, albo publicznie znieważa 

przedmiot bezpośrednio związany z oddawaniem czci religijnej albo miejsce przeznaczone do 

wykonywania obrzędów religijnych, jeżeli czyn ten mógłby naruszyć porządek społeczny, 

podlega karze grzywnie, karze ograniczenia wolności albo pozbawienia wolności do lat 2”
57

. 

Do postulatu tego nawiązał J. Kędzierski, postulując, aby przepis art. 196 Kodeksu karnego 

miał następującą treść: „§ 1. Kto publicznie znieważa Boga, podlega karze pozbawienia wol-

ności do lat 5. § 2. Kto publicznie lży lub wyszydza uznane prawnie wyznanie lub związek 

religijny, jego dogmaty, wierzenia lub obrzędy, a także przedmiot czci religijnej lub miejsca 

przeznaczone do wykonywania obrzędu religijnego, podlega karze pozbawienia wolności do 

lat 3. § 3. Kto złośliwie przeszkadza publicznemu, zbiorowemu wykonywaniu aktu religijne-

go uznanego prawnie wyznania lub związku religijnego, podlega grzywnie, karze ogranicze-

nia wolności albo pozbawienia wolności do lat 2”. Zdaniem tego autora nie można mówić 

o ochronie wolności sumienia i wyznania bez karnoprawnej ochrony Boga, religii, wyznań, 

ich dogmatów, aktów
58

. Również znany katolicki publicysta K. Kratiuk uważa, że bluźnier-

stwo powinno być karane dla dobra samych sprawców. Jak pisze: „Wszak człowiek ukarany 

za obrazę Pana Boga ma większą szansę na nawrócenie i zadośćuczynienie niż ten, którego 

przestępstwo pozostanie bezkarne”. I dodaje: „Nasza wiara od lat staje się coraz bardziej 

miałka i oparta na emocjach – efektem tego jest właśnie istnienie w kodeksie karnym zapisu 

o obrazie uczuć religijnych. Takie sformułowanie oznacza, że wierzymy w istnienie religii, 

a nie w istnienie Boga. A przecież o tym, że istnieje religia (oraz że istnieją uczucia), wiedzą 

też ateiści i inni lewacy”
59

. 

Padają również propozycje zmiany trybu ścigania przestępstwa obrazy uczuć religij-

nych z publicznoskargowego na prywatnoskargowy
60

. Wydawać by się mogło, że taka propo-

zycja ma sens, zwłaszcza w porównaniu z innymi przestępstwami ściganymi z oskarżenia 

prywatnego (gdyby miało rzeczywiście chodzić o ochronę uczuć, wolności, a nie porządku 

publicznego). Jednak specyfika przestępstwa i szczególna aktywność osób, które uznają, że 

ich uczucia religijne są naruszane, sprawiają, że zmiana trybu ścigania niewiele zmieni 

w stosowaniu i postrzeganiu wspomnianego przestępstwa. 

Niewątpliwie jądro problemu – w świetle tytułowej kwestii ratio legis przepisu 

art. 196 Kodeksu karnego – stanowią postulaty o dekryminalizację przestępstwa obrazy uczuć 

                                                        
57

 A. Wąsek, Przestępstwa przeciwko przekonaniom religijnym…, s. 38. 
58

 J. Kędzierski, Przestępstwa przeciwko religiom i wyznaniom w polskim prawie karnym – de lege ferenda, 

„Palestra” 2007, nr 7–8, s. 82. 
59

 K. Kratiuk, op. cit. 
60

 Por. W. Brzozowski, Bezstronność światopoglądowa władz publicznych w Konstytucji RP, Warszawa 2011, 

s. 112–113. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

religijnych. Należy więc zestawić argumenty na rzecz istnienia omawianego przepisu z tymi 

przemawiającymi za jego uchyleniem. 

Nie ma wątpliwości, że najważniejszym i najczęściej przywoływanym argumentem za 

pozostawieniem w polskim porządku prawnym przestępstwa obrazy uczuć religijnych jest, 

konstytucyjnie poręczona, wolność religijna każdego człowieka. O wadze i znaczeniu tej po-

staci wolności była już mowa. Warto jednak, dla podkreślenia znaczenia tej przesłanki krymi-

nalizacyjnej, przytoczyć głoszony w literaturze pogląd, że „wolność sumienia i wyznania, 

stojąca na straży autonomii człowieka, chroni sam rdzeń jego godności”
61

. Ponieważ prawu 

karnemu przypisuje się funkcję ochronną społecznie doniosłych wartości, karnoprawna reak-

cja na naruszenie wolności religijnej wpisuje się w ius puniendi państwa. Należy podkreślić, 

że uznanie wolności religijnej nakłada na państwo obowiązek nie tylko powstrzymania się 

przed jej naruszaniem, lecz także jej ochrony przed naruszeniami ze strony innych ludzi
62

. 

Niejako potwierdzeniem słuszności takiego stanowiska są orzeczenia Europejskiego Trybuna-

łu Praw Człowieka, kształtujące zasadę, że „w niektórych społeczeństwach demokratycznych 

jest konieczne karanie lub nawet zapobieganie niestosownym atakom na przedmioty czci reli-

gijnej, zawsze jednak z zastrzeżeniem, że zastosowane środki będą proporcjonalne do upraw-

nionego celu”
63

. Dlatego formułowane są poglądy, że eliminacja karnoprawnej ochrony uczuć 

religijnych byłaby niezgodna z art. 53 Konstytucji RP
64

. 

Należy powtórzyć przytoczone już stanowisko A. Zolla, że „ewentualna likwidacja 

przepisów penalizujących obrazę uczuć religijnych to danie zielonego światła dla nietoleran-

cji, co może doprowadzić do daleko idących napięć społecznych”
65

. Ten pogląd odwołuje się 

do zupełnie innej argumentacji – dekryminalizacja analizowanych zachowań może doprowa-

dzić do niepokojów społecznych, zapobieganie którym – dodajmy – też należy do obowiąz-

ków państwa. 

Argumenty przeciwko kryminalizacji przestępstwa obrazy uczuć religijnych są bar-

dzo zróżnicowane, co – przynajmniej częściowo – wynika z faktu, że ich propagatorzy dążą 

do zmiany pewnego status quo. Najbardziej oficjalną formę przyjął poselski projekt 

z 2012 r. o zmianie Kodeksu karnego poprzez uchylenie jego art. 196
66

. Celem tej zmiany, 

jak wskazali w uzasadnieniu projektodawcy, było „zapewnienie swobody wyrażania myśli 

i okazywania swoich przekonań publicznie bez obawy przed byciem posądzonym o obrazę 

uczuć religijnych”. 

W literaturze przedmiotu i w debacie publicznej, prowadzonej głównie poprzez środki 

masowego przekazu, można znaleźć różne zarzuty podnoszone w stosunku do przepisu 

art. 196 Kodeksu karnego, mające uzasadnić jego derogację. 

                                                        
61

 W. Janyga, Przestępstwo obrazy uczuć religijnych…, s. 87. 
62

 Por. W. Odrowąż-Sypniewski, O zgodności z Konstytucją postulatu wykreślenia z polskiego prawodawstwa 

przepisów o „przestrzeganiu wartości chrześcijańskich” i „obrażaniu uczuć religijnych”, „Zeszyty Prawnicze 

Biura Analiz Sejmowych” 2006, z. 3, s. 22. 
63

 Wyrok ETPC z dnia 20 września 1994 r. w sprawie Otto-Preminger-Institut przeciwko Austrii, skarga 

nr 13470/87, cyt. za: M.A. Nowicki, Europejski Trybunał Praw Człowieka, t. 2, Warszawa 2002, s. 1059–1060. 
64

 W. Odrowąż-Sypniewski, op. cit., s. 23. Częściowo także: R. Paprzycki, Prawna ochrona…, s. 46. 
65

 D. Jaworski, M. Müller, Kodeks Boga nie chroni, „Tygodnik Powszechny” 2010, nr 3, s. 6. 
66

 Poselski projekt o zmianie ustawy – Kodeks karny, Sejm RP, VII kadencja, Druk nr 2677, Warszawa, 8 lipca 

2014 r., http://orka.sejm.gov.pl/Druki7ka.nsf/0/6993DFE7DEB35C0CC1257D410036BBBB/$File/2677.pdf 

[dostęp: 8.04.2020]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Jednym z nich jest zbyt dużo wątpliwości pojawiających się w toku wykładni tego 

przepisu, co zauważają nawet zwolennicy kryminalizacji obrazy uczuć religijnych
67

. Pobieżna 

analiza treści przepisu –dokonana w poprzedniej części opracowania – unaocznia, jakim pro-

blemem jest wytyczenie granic kryminalizacji zachowań opisanych w dyspozycji przepisu. 

Jeden z autorów pisze, że „w zasadzie nie istnieje powszechna zgoda co do wykładni które-

gokolwiek ze znamion obrazy uczuć religijnych”
68

. Musi się więc pojawić pytanie, czy nie 

została naruszona zasada określoności przepisu karnego wywodzona z treści art. 42 Konstytu-

cji RP. O tym, czym taki brak precyzji w formułowaniu znamion jest dla praktyki, przekonują 

głośne sprawy, w których rozstrzygnięcia sądowe budzą wiele kontrowersji. Ostatnią z takich 

spraw jest złożenie doniesienia na byłego prezydenta Słupska, R. Biedronia, za znieważenie 

św. Jana Pawła II w związku z usunięciem przez R. Biedronia zdjęcia papieża z gabinetu, co 

miałoby stanowić – zdaniem zawiadamiających – przestępstwo z art. 196 Kodeksu karnego
69

. 

Ponadto W. Cieślak zauważa, że to co jest przedmiotem czci religijnej jednej wiary 

(religii), może być odbierane jako bluźnierstwo przez wyznawców innej religii
70

. Takie sytu-

acje będą miały miejsce, wraz z coraz szerzej pojawiającą się wielokulturowością, również 

w Polsce. 

Zarzuty aksjologiczne, w tym te nawiązujące do postanowień Konstytucji RP, mają 

jeszcze bardziej poważny charakter. 

Na początku należy wskazać naruszenie zasady proporcjonalności (art. 32 ust. 3 Kon-

stytucji RP) w aspekcie proporcjonalnej reakcji na czyn. Nie można zapominać, że kara kry-

minalna jest reakcją najbardziej dolegliwą. Ponadto status osoby skazanej za przestępstwo 

umyślne pociąga za sobą wiele negatywnych konsekwencji, zarówno prawnych, jak i spo-

łecznych. Tego rodzaju następstwa skazania wydają się być całkowicie nieproporcjonalną 

reakcją na naruszenie czyichś uczuć religijnych. Ale oczywiście nie o samą karę i jej konse-

kwencje chodzi. Padają bowiem pytania, czy wspomniana kryminalizacja jest przydatna, ko-

nieczna i współmierna
71

. 

Podnoszony jest też zarzut nieuzasadnionego uprzywilejowania w ochronie uczuć lu-

dzi wierzących, bez porównywalnej ochrony uczuć i przekonań ludzi niewierzących
72

. Jeżeli 

– jak np. zdaniem M. Brzeskiej – uczucia związane ze światopoglądem ateistycznym mogą 

być chronione poprzez inne przepisy Kodeksu karnego (np. art. 257, 212 i 216)
73

, to te same 

regulacje można przywołać w kontekście ochrony uczuć religijnych, po ewentualnym uchyle-

niu przepisu art. 196 Kodeksu karnego. 

                                                        
67

 Por. L. Ozdarska, Przestępstwo obrazy uczuć religijnych w polskim kodeksie karnym, „Studia Prawnoustrojo-

we” 2013, nr 19, s. 123–135. 
68

 J. Strzelecki, Kryminalizacja obrazy uczuć religijnych, [w:] Nauki penalne wobec szybkich przemian socjokul-

turowych. Księga jubileuszowa Profesora Mariana Filara, red. A. Damski, J. Bojarski, P. Chrzczanowicz, 

M. Leciak, t. 1, Toruń 2012, s. 476. 
69

 R. Nowak, Prezydent Słupska znieważył św. Jana Pawła II, 23.06.2015, www.fronda.pl/a/prezydent-slupska-

zniewazyl-sw-jana-pawla-ii,53112.html [dostęp: 8.04.2020]. Autor przekonuje, że św. Jan Paweł II jest według 

prawa przedmiotem czci religijnej i chroni go art. 196 k.k. 
70

 W. Cieślak, „Pasja” przed sądem, [w:] Fascynujące ścieżki filozofii prawa, red. J. Zajadło, Warszawa 2008, 

s. 107–108. 
71

 Por. przede wszystkim: J. Kulesza, Kryminalizacja obrazy uczuć religijnych. Glosa do wyroku TK z dnia 

6 października 2015 r., SK 54/13, „Państwo i Prawo” 2016, z. 9. 
72

 Por. wskazany wcześniej projekt nowelizacyjny Kodeksu karnego. 
73

 M. Brzeska, op. cit., s. 115. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Przywołuje się dodatkowo kwestię braku wystarczającego uzasadnienia karnoprawnej 

ochrony uczuć religijnych przy równoczesnym braku ochrony uczuć na wszelkich innych 

płaszczyznach (do innej osoby, uczuć estetycznych, filozoficznych). „Nie ma powodu, dla 

którego św. Paweł miałby być traktowany przez prawo demokratycznego państwo inaczej niż 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Tak jednak nie jest. Powiedzenie na przykład, że św. Paweł 

był trzeciorzędnym pisarzem politycznym starożytności, a »List do Rzymian« jest przykła-

dem wszystkich płycizn jego myśli, nie mówiąc już o publicznym spaleniu książki, w której 

»List« został wydrukowany, może skończyć się w sądzie”
74

. 

Bardzo poważnym oskarżeniem jest również twierdzenie, że przepis służy do elimina-

cji zjawisk artystycznych nieaprobowanych przez określone grupy społeczne. Ilustracją tego 

zjawiska może być wspomniany casus D. Nieznalskiej i jej instalacji pt. Pasja. Sprawa 

D. Nieznalskiej i jej ostateczne uniewinnienie wcale nie okazały się wyraźnym i jednoznacz-

nym sygnałem skierowanym do społeczeństwa. Wiele przedsięwzięć artystycznych wciąż 

poddawanych jest ocenie karnoprawnej
75

. 

Inne zarzuty formułuje J. Hartman, etyk i filozof, pisząc, że art. 196 Kodeksu karnego 

„stanowi ustępstwo względem czasów, gdy państwo miało swoje wyznanie i chroniło je pra-

wem, karząc za bluźnierstwo. Ustępstwo to, na żądanie Kościoła, a może tylko dla przypodo-

bania się mu, poczynione zostało przez gorliwą władzę rękami jakiegoś katolickiego kodyfi-

katora, zapewne profesora prawa, by zagwarantować tej mocarnej instytucji jak najsilniejszą 

ochronę przed coraz bardziej radykalną krytyką”
76

. 

Zdaniem R. Paprzyckiego należy zastanowić się, czy kodeks karny powinien w ogóle 

zawierać przestępstwa przeciwko wolności sumienia i wyznania. W jego przekonaniu prawo 

karne powinno piętnować „tylko zachowania naprawdę groźne”. Jak dalej konstatuje, powo-

dem kryminalizowania czynów godzących w wolność sumienia i wyznania jest „chyba przede 

wszystkim duże znaczenie religii w życiu społecznym Polaków oraz pozycja największych 

kościołów i związków religijnych”. Autor obawia się, że kary mogą okazać się „narzędziem 

narzucania zasad moralnych, których naruszanie nie jest znacząco społecznie szkodliwe”
77

. 

J. Strzelecki dostrzega także sprzeczność z szeroko rozumianymi zasadami racjonalnej 

kryminalizacji
78

. Z jednej strony mamy problem z określeniem przedmiotu ochrony (a to 

przede wszystkim on uzasadnia kryminalizację), z drugiej zaś należy wskazać naruszenie za-

                                                        
74

 J. Majmurek, Drażliwość religijna i demokracja, 3.09.2013, 

www.krytykapolityczna.pl/artykuly/opinie/20130903/majmurek-drazliwosc-religijna-i-demokracja [dostęp: 

8.04.2020]. 
75

 Komitet Obrony przed Sektami złożył zawiadomienie o przestępstwie bluźnierstwa, jakiego dopuścił się są-

decki artysta Albert Załuski, który w swoich oknach wywiesił ukrzyżowane postacie z kodami kreskowymi nad 

głowami (w kształcie globusa) i z butelkami przy dłoniach. Zob. A. Oskierko, Komitet Obrony przed Sektami: ta 

praca to bluźnierstwo!, 4.12.2013, www.gazetakrakowska.pl/artykul/1057844,komitet-obrony-przed-sektami-ta-

praca-to-bluznierstwo,id,t.html?cookie=1 [dostęp: 8.04.2020]. 
76

 J. Hartman, Co łączy Polskę i Izrael? Kara za obrazę uczuć, 31.07.2012, 

www.polityka.pl/tygodnikpolityka/kraj/1529157,1,co-laczy-polske-i-izrael-kara-za-obraze-uczuc.read [dostęp: 

8.04.2020]. 
77

 R. Paprzycki, Graj szatanie. Prawnokarna ochrona sumienia i wyznania a działalność satanistów, „Rzeczpo-

spolita” 2000, nr 221, s. C-3. 
78

 J. Strzelecki, op. cit., s. 476 i n. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

sady subsydiarności prawa karnego, ponieważ wystarczające wydają się być środki przewi-

dziane w prawie cywilnym lub w prawie wykroczeń
79

. 

I wreszcie brak konieczności karnoprawnej ochrony uczuć religijnych może wynikać 

(o czym wcześniej była mowa) z istnienia innych przepisów prawa karnego, które chronią 

dobra bardziej precyzyjnie określone i zasadniczo nie budzą wątpliwości wykładniczych 

i aksjologicznych (np. przestępstwo zniesławienia, zniewagi, zniszczenia mienia). 

Podsumowując tę część rozważań, należy wskazać, że w zaleceniu (rekomendacji) 

Rady Europy 1805 (2007) w sprawie bluźnierstwa, znieważania religii i mowy nienawiści 

przeciwko jednostkom z powodu ich wyznania, przyjętym w dniu 29 czerwca 2007 r., stwier-

dzono, iż w wielokulturowych społeczeństwach istnieje potrzeba pogodzenia wolności eks-

presji, myśli, przekonań i religii. Musi to być jednak konieczne w demokratycznym społe-

czeństwie i proporcjonalne do przyjętych celów. Zdaniem Zgromadzenia bluźnierstwo jako 

obraza religii nie powinno być uznawane za przestępstwo
80

. Natomiast w decyzji Komisji, 

wydanej 10 lat wcześniej, podniesiono, że „członkowie wspólnoty religijnej muszą tolerować 

negowanie przez inne osoby ich przekonań, a nawet rozpowszechnianie poglądów wrogich 

ich wierze. Prawo do wolności od naruszania praw gwarantowanych w art. 9 ust. 1 Konwencji 

niekoniecznie i nie we wszystkich przypadkach obejmuje prawo do wszczynania szczegól-

nych form postępowania przeciw tym, którzy przez autorstwo lub publikacje naruszają uczu-

cia jednostek lub grup jednostek”
81

. 

 

PRZEDMIOT OCHRONY WCZORAJ I DZIŚ 

 

Najważniejszym elementem ustawowych znamion każdego typu czynu zabronionego 

jest przedmiot ochrony, który często stanowi ratio legis wszystkich przepisów kryminalizują-

cych określone zachowanie. Warto podkreślić, że przedmiot ochrony omawianego przestęp-

stwa jest de facto uzasadnieniem ograniczenia wolności wypowiedzi, a więc stanowi niebaga-

telny element całej analizy. W przypadku przestępstwa naruszania uczuć religijnych określe-

nie rodzajowego i indywidualnego przedmiotu ochrony wywołuje w doktrynie wiele sporów 

i budzi wątpliwości. Skrótowo odnotujmy najważniejsze z nich. 

Na wstępie, poszukując uzasadnienia karalności za przestępstwa religijne, nie można 

pominąć dość egzotycznej wypowiedzi będącej niemal ilustracją zamierzchłej racjonalizacji 

sakralnej. Ks. M. Kostka (FSSP) na stronie internetowej Stowarzyszenia im. Piotra Skargi 

napisał: „Może ktoś zapyta: dlaczego państwo zajmowało się tym grzechem, który powinien 

pozostać sprawą osobistą między Bogiem a bluźniercą? Otóż dlatego, że bluźnierstwo zawsze 

było uważane za rodzaj występku społecznego. Gdy pewna liczba osobników hołduje czemuś 

takiemu, to staje się to grzechem jakby publicznym, który sprowadza straszne kary Boże na 

                                                        
79

 Ibidem, s. 487. Por. M. Wąsek-Wiaderek, Cywilnoprawna ochrona wolności sumienia i uczuć religijnych, [w:] 

Prawo wyznaniowe…, s. 227–228. 
80

 Debata Zgromadzenia z dnia 29 czerwca 2007. Tekst przyjęty przez Zgromadzenie dnia 29 czerwca 2007 r. 

Zob. Rada Europy przeciwko tzw. obrazie uczuć religijnych, przeł. M. Twardowski, 

www.racjonalista.pl/kk.php/s,6055#_f1 [dostęp: 8.04.2020]. 
81

 Decyzja Komisji z dnia 18 kwietnia 1997 r. w sprawie Dubowska i Skup przeciwko Polsce, nr skargi 

33490/96, 34055/96. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

cały kraj, gdzie takie obelgi bezkarnie są na Boga miotane. Gdyż nie da się Bóg z Siebie na-

śmiewać (Gal. 6,7)”
82

. 

W opinii E. Kruczonia nie jest zasadne de lege lata twierdzenie J. Wojciechowskiej, 

że art. 196 Kodeksu karnego chroni – wynikającą z konstytucyjnej zasady wolności sumienia 

i wyznania – ideę wolności przekonań obywateli w sprawach wiary, będącą wyrazem toleran-

cji światopoglądowej państwa, które zachowuje neutralność w sprawach religii i przekonań. 

W opinii E. Kruczonia autorka w sposób nieuzasadniony utożsamia uczucia z przekonaniami, 

które obok elementu emocjonalnego, charakterystycznego dla uczuć, zawierają również pier-

wiastek intelektualny
83

. Stosunkowo często prezentowany jest w świecie nauki prawa karnego 

pogląd, że przedmiotem ochrony są uczucia religijne osób wierzących
84

, innymi słowy – zja-

wisko psychologiczne. Z kolei W. Wróbel wskazuje, że przedmiotem ochrony jest prawo do 

ochrony uczuć religijnych
85

. Podobnie Sąd Najwyższy stwierdził w swojej uchwale, że 

przedmiotem ochrony, do którego odnosi się przestępstwo z art. 196 Kodeksu karnego, jest – 

wynikające z wolności sumienia i wyznania – prawo do ochrony uczuć religijnych
86

. 

Można jednak spotkać również poglądy odmienne. Nawet przedstawiciele środowisk 

osób głęboko wierzących nie godzą się na takie odczytanie przepisu, które akcentowałoby 

uczucia religijne
87

, i domagają się jego zmiany w kierunku wprowadzenia zakazu obrazy 

symboli religijnych
88

. 

Odmiennie określany przedmiot ochrony typizacji z art. 196 Kodeksu karnego to wol-

ność sumienia i wyznania – zgodnie z tytułem rozdziału XXIV Kodeksu karnego, w którym 

przepis ten się znajduje. Powstaje przy tym pytanie o aspekt tej wolności. Zdaniem W. Janygi 

przepis art. 196 Kodeksu karnego chroni wolność religijną w aspekcie wewnętrznym i ze-

wnętrznym w wymiarach intelektualnych, emocjonalnych i wolitywnych, chroni religijność 

jako zjawisko; chodzi o wolność od zachowań znieważających przedmioty i miejsca związane 

z oddawaniem czci religijnej
89

. M. Filar twierdzi, że bezpośrednim przedmiotem ochrony jest 

wolność poszczególnych osób od wszelkich zachowań, które obrażając ich uczucia religijne, 

stwarzają im poczucie dyskomfortu psychicznego związanego z odczuwaniem braku szacun-

ku do ich religii
90

. Ważnego rozróżnienia dokonuje M. Derlatka, pisząc, że bóg jest przedmio-

tem czci religijnej, a dopiero prawo do ochrony uczuć religijnych jest przedmiotem ochrony 

                                                        
82

 M. Kostka, op. cit. 
83

 E. Kruczoń, Przestępstwo obrazy uczuć religijnych, „Prokuratura i Prawo” 2011, nr 2, s. 39 i wskazana tam 

literatura: B. Kunicka-Michalska, J. Wojciechowska, Przestępstwa przeciwko wolności, wolności sumienia 

i wyznania, wolności seksualnej i obyczajności oraz czci i nietykalności cielesnej. Rozdziały XXIII, XXIV, XXV 

i XXVII Kodeksu karnego. Komentarz, Warszawa 2001, s. 730. 
84

 Tak np. J. Bafia, K. Mioduski, M. Siewierski, Kodeks karny. Komentarz, Warszawa 1987, s. 208; O. Górniok, 

[w:] Kodeks karny. Komentarz, red. A. Wąsek, Gdańsk 2003, s. 989; A. Marek, Prawo karne, Warszawa 2003, 

s. 528. 
85

 W. Wróbel, op. cit., s. 500. 
86

 Uchwała SN z dnia 29 października 2012 r., I KZP 12/12, OSNKW 2012, nr 11, poz. 112. 
87

 Por. np. wypowiedź T. Terlikowskiego w związku ze spektaklem „Golgota Picnic” w: Kontrowersje wokół 

„Golgota Picnic”. Stawia pytanie fundamentalne: czy chrześcijanie sprostali chrześcijaństwu?, 6.07.2014, 

www.tvp.info/15944933/informacje/polska/kontrowersje-wokol-golgota-picnic-stawia-pytanie-fundamentalne-

czy-chrzescijanie-sprostali-chrzescijanstwu [dostęp: 8.04.2020]. 
88

 T.P. Terlikowski, Zakazać profanacji, a nie obrazy uczuć, 18.08.2011, www.fronda.pl/a/terlikowski-zakazac-

profanacji-a-nie-obrazy-uczuc,13989.html [dostęp: 8.04.2020]. 
89

 W. Janyga, Przestępstwo obrazy uczuć religijnych…, s. 181 i n. 
90

 M. Filar, op. cit., s. 591. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

art. 196 Kodeksu karnego
91

. Słusznie też zauważa S. Dziwisz, że prawo karne, podobnie jak 

inne dziedziny prawa, nie chroni religijności jako zjawiska
92

. 

Ostatecznie jednak należy chyba przychylić się do pesymistycznej konstatacji J. Strze-

leckiego, że wyjaśnienia, co jest przedmiotem ochrony omawianego przepisu karnego, są je-

dynie pozorne i jako takie nie mogą być uznane za wystarczające do uzasadnienia kryminali-

zacji, co nadaje jedynie pozory racjonalności
93

. 

Równocześnie wciąż można odnotować poglądy nawiązujące do wspomnianej wcze-

śniej koncepcji – wywodzonej z Kodeksu karnego z 1932 r. – ochrony porządku publicznego. 

Zdaniem J. Wojciechowskiej aktualność zachował, przytoczony wcześniej, pogląd J. Maka-

rewicza, że przy tzw. przestępstwach religijnych chodzi o zapobieżenie perturbacjom spo-

łecznym
94

. W nieco podobnym tonie wypowiedział się A. Zoll, przestrzegając, że „ewentual-

na likwidacja przepisów penalizujących obrazę uczuć religijnych to danie zielonego światła 

dla nietolerancji, co może doprowadzić do daleko idących napięć społecznych”
95

. 

Wydaje się, że na podobnym stanowisku stoi Europejski Trybunał Praw Człowieka, 

a nawet ultrakatolicka polska organizacja Ordo Iuris, która na swojej stronie internetowej 

opublikowała informację, że przepisy chroniące uczucia religijne nie tylko nie stoją w 

sprzeczności z orzecznictwem Europejskiego Trybunału Praw Człowieka w Strasburgu, lecz 

także – wnosząc z uzasadnienia wyroku ETPC z 2018 r. w sprawie E.S. przeciwko Austrii – 

na władzach krajowych ciąży obowiązek zapewnienia pokojowej koegzystencji różnych wy-

znań i religii, czemu przepisy takie służą
96

. Z samego wyroku Europejskiego Trybunału Praw 

Człowieka wynika, że istnieje niebezpieczeństwo, iż wypowiedzi bezpodstawnie obraźliwe, 

wychodzące poza granice krytycznego kwestionowania przekonań religijnych innych osób, 

mogą wzniecać religijną nietolerancję
97

. Wcześniej podobną ocenę wyraził Trybunał Konsty-

tucyjny: „W ocenie Trybunału Konstytucyjnego ograniczenie wolności wyrażania poglądów 

znieważających lub obrażających, o którym mowa w art. 196 k.k., jednoznacznie spełnia 

wymóg ustawowej regulacji i jest ponadto konieczne w demokratycznym państwie przede 

wszystkim dla ochrony praw i wolności innych osób, ale także porządku publicznego, a więc 

wartości, o których mowa w art. 31 ust. 3 Konstytucji”
98

. 

Krytyczną ocenę takiego stanowiska wyraził J. Kulesza, stwierdzając: „Nie można 

jednak zgodzić się z twierdzeniem TK, że dobrem chronionym przez art. 196 k.k. są nie tylko 

uczucia religijne, lecz jest nim również porządek publiczny. Wydaje się w ten sposób bez-

wiednie nawiązywać do koncepcji pojawiających się w orzecznictwie ETPC, również odwo-

łujących się do ochrony porządku publicznego. Z takim poglądem nie można się zgodzić, 

bowiem dla wskazania porządku publicznego jako przedmiotu ochrony art. 196 k.k. brak jest 

podstaw. Odczytanie przedmiotu ochrony następuje w drodze zdekodowania zakresu krymi-

                                                        
91

 M. Derlatka, Bóg nie potrzebuje ochrony, „Rzeczpospolita”, 3.07.2012. 
92

 S. Dziwisz, op. cit., s. 124. 
93

 J. Strzelecki, op. cit., s. 483. 
94

 J. Wojciechowska, [w:] B. Kunicka-Michalska, J. Wojciechowska, op. cit., s. 72. 
95

 Tak D. Jaworski, M. Müller, op. cit., s. 6. 
96

 Ochrona uczuć religijnych w wybranych państwach Europy. Analiza prawnoporównawcza z uwzględnieniem 

orzecznictwa Europejskiego Trybunału Praw Człowieka, https://ordoiuris.pl/wolnosc-sumienia/ochrona-uczuc-

religijnych-w-wybranych-panstwach-europy-analiza-prawnoporownawcza-z [dostęp: 4.04.2020]. 
97

 Wyrok ETPC z dnia 25 października 2018 r. w sprawie ES przeciwko Austrii, skarga nr 38450/12. 
98

 Ibidem. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

nalizacji przez analizę zespołu znamion typu rodzajowego przestępstwa oraz wykładnię sys-

temową odwołującą się wprost do społecznego niebezpieczeństwa czynu jako decydującego 

o kryminalizacji i stanowiącego tło społecznej szkodliwości konkretnego czynu. Analiza 

art. 196 k.k. nie pozwala na wskazanie porządku publicznego jako nawet pobocznego przed-

miotu ochrony. Takie jego wskazanie byłoby zresztą bezcelowe, ponieważ w istocie przed-

miotem ochrony każdego typu rodzajowego jest porządek publiczny, dlatego czyny takie sta-

nowią w ogóle przestępstwa”
99

. 

 

PODSUMOWANIE 

 

Refleksje dotyczące przedmiotu ochrony, będące zwieńczeniem przeprowadzonych 

analiz, ostatecznie pozwalają na podjęcie próby sformułowania wniosków końcowych. 

Jak się wydaje, należy zacząć od pytania, dlaczego ustawodawca do listy uczuć chro-

nionych przez przepisy prawa karnego dołączył uczucia religijne, a pominął inne, niewątpli-

wie istotne w życiu człowieka. Do uczuć takich z pewnością można zaliczyć: dumę z własnej 

pracy naukowej, artystycznej, której znieważanie nie stanowi przestępstwa; przywiązanie do 

idei niereligijnych – humanizmu, nauki, ateizmu; przywiązanie do autorytetów niereligijnych. 

Nie jest kryminalizowana nawet niewierność małżeńska, która rani uczucia człowieka nieraz 

bardzo głęboko i dla wielu osób staje się dramatem życiowym, skłaniającym do popełnienia 

samobójstwa. I wreszcie nie są chronione uczucia kibiców piłkarskich (i nie tylko piłkar-

skich), a przecież o intensywności przeżyć tej grupy społecznej nie raz mieliśmy okazję się 

słyszeć. 

Wydawać by się mogło, że odpowiedzią na zadane wyżej pytanie jest konstytucyjne 

zobowiązanie państwa do ochrony wolności sumienia i wyznania. Nie jestem jednak pewna, 

czy poglądy wielu prawników i judykatury o powiązaniu tych wolności i ochrony uczuć 

religijnych są tak bezdyskusyjne, jak jest to prezentowane w piśmiennictwie, niemal do-

gmatyczne. Konstytucje i wiele aktów międzynarodowych poręczają różnorodne aspekty 

wolności. Traktaty i konstytucje chronią rodzinę, naukę, wolność wypowiedzi artystycznej. 

W Konstytucji RP znajduje się następująca deklaracja: „Władze publiczne popierają rozwój 

kultury fizycznej” (art. 68 ust. 5). Nie wynikają jednak z niej obowiązki ochrony stosow-

nych uczuć. Ponadto w przywołanej wcześniej Deklaracji o eliminacji wszelkich form nie-

tolerancji i dyskryminacji z powodu religii lub przekonań (mającej – według J. Sobczaka – 

stanowić potwierdzenie powiązania uczuć religijnych z wolnością sumienia i wyznania) nie 

ma mowy o ochronie uczuć religijnych, lecz o tolerancji i wolności religijnej, a to nie jest to 

samo
100

. Innymi słowy, przepisy konstytucyjne nie wymagają karnoprawnej ochrony uczuć 

religijnych. 

A może nie o same uczucia religijne chodzi w przepisie art. 196 Kodeksu karnego? 

Innymi słowy, czy wspomniane uczucia religijne, chociaż stanowią verba legis, są pierw-

szoplanowym uzasadnieniem kryminalizacji? Ilustracją takich wątpliwości jest pytanie po-

stawione przez W. Cieślaka, który zastanawia się, czy dla zachowania spokoju publicznego 

                                                        
99

 J. Kulesza, Kryminalizacja obrazy uczuć religijnych…, s. 139. 
100

 Deklaracja w sprawie eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji opartych na religii lub przeko-

naniach, http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1981.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

(i uniknięcia szczególnie napastliwego „dialogu aksjologicznego”) warto ludziom kneblo-

wać usta
101

. 

Wszystkie wskazane wcześniej wątpliwości, wynikające z braku precyzyjnego opisu 

zabronionego zachowania, a przede wszystkim z dopuszczalności karalności za bluźnierstwo 

w XXI w. w kraju europejskim, świadczą o tym, że to nie uczucia religijne są de facto chro-

nione, tylko spokój publiczny. Potwierdzeniem tej tezy jest także fakt, że nie są karnoprawnie 

chronione inne, równie istotne w życiu człowieka uczucia, chociaż poręczane są przez Kon-

stytucję RP. Ponadto o znaczeniu ładu społecznego w świetle art. 196 Kodeksu karnego 

świadczy swego rodzaju bezkarność za zachowania godzące w uczucia religijne samych 

członków danego wyznania. W takiej sytuacji nie ma bowiem niebezpieczeństwa, że wierni 

określonego wyznania zaprotestują publicznie przeciwko swojemu „nauczycielowi”. To 

oznacza, że ochrona spokoju publicznego, który może być naruszony przez zranionych wy-

znawców, stała się (współczesną) przesłanką kryminalizacji zachowań opisanych w przepisie 

art. 196 Kodeksu karnego. Nieliczne, przytoczone wcześniej wypowiedzi, zwłaszcza karni-

stów z dwudziestolecia międzywojennego, potwierdzają tę tezę. Czy uczucia religijne, a mó-

wiąc bardziej precyzyjnie – ich naruszenie, tak bardzo mogą inspirować do negatywnych za-

chowań? Przykładów dostarcza historia, a współcześnie chociażby ataki będące odpowiedzią 

na naruszenie uczuć religijnych związanych z Islamem. Czy polski ustawodawca może się 

takich niepokojów obawiać? Tak. Zachodzące przemiany społeczne, światopoglądowe i reli-

gijne, które powodują, że społeczeństwo polskie traci swój niemal homogeniczny religijnie 

charakter, sprzyjają bardziej gwałtownym reakcjom. Co więcej, różne wydarzenia, protesty 

i marsze są potwierdzeniem tego, że postawy (wobec różnych zagadnień) się radykalizują 

i sposób ich wyrażania również. Aktualna jest więc teza, że kryminalizacja naruszania uczuć 

religijnych jest formą karalności na przedpolu naruszenia dobra, jakim jest ład i porządek 

społeczny (rozumiany jako spokój czy mir). I to dlatego ochronie karnoprawnej podlegają 

tylko te uczucia. 

Te pytania wywołują jeszcze jedną wątpliwość, dotyczącą tego, czy przepis naruszania 

uczuć religijnych został zamieszczony we właściwym rozdziale. Czy ulokowanie go wśród 

przestępstw przeciwko wolności religijnej i sumieniu nie jest fikcją, a może nawet obskuran-

tyzmem legislatora? Rodzajowym przedmiotem ochrony, a przy tym jego przesłanką krymi-

nalizacyjną, jest bowiem porządek publiczny. Trzeba jednak pamiętać, że akurat w tym przy-

padku mówimy o porządku publicznym w dosłownym znaczeniu – jako ładzie i spokoju na 

ulicach, jako braku zamieszek i agresywnych demonstracji. 

Nie zgadzam się więc z przywołaną wcześniej opinią W. Wasil, że kodeksy państw 

europejskich zmieniły podmiot ochrony z Boga na prawa wspólnoty ludzi wierzących, którzy 

są obywatelami danego państwa
102

. Wprawdzie w Polsce karalność za bluźnierstwo może 

odbywać się na podstawie aktualnego stanu prawnego, ale przede wszystkim to obawa przed 

rozruchami wszczętymi przez wierzących w taką czy inną religię każe zakazywać naruszania 

ich uczuć. Powtórzmy więc fragment orzeczenia Sądu Najwyższego z 1925 r.: „Masy wierzą-

ce szczególnie boleśnie odczuwają obrazę ich uczuć religijnych, wszelkie zamachy na wol-

ność kultu i interesy religijne mogą wywołać niepokoje i rozruchy, dlatego państwo w imię 

                                                        
101

 W. Cieślak, op. cit., s. 108–109. 
102

 W. Wasil, op. cit., s. 207. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

ładu społecznego i spokoju publicznego zmuszone jest otaczać religię swą karno-prawną 

opieką”
103

. Stąd być może tolerancja dla zachowań osób, które mogłyby być obiektywnie 

odebrane jako naruszenie uczuć religijnych, ale ze względu na to, że popełnione zostały przez 

członka wspólnoty religijnej, to nie ma obawy, że do niepokojów dojdzie. 

Mamy więc do czynienia z kryminalizacją uproszczoną, którą L. Gardocki definiuje 

jako polegającą na objęciu normą prawnokarną zastępczo zachowań zamiast tych, które są 

trudno udowadnialne, lecz ukryte za zachowaniami kryminalizowanymi albo określonych 

zachowań po to, by zapobiec innym, o większym ładunku społecznego niebezpieczeństwa
104

. 

Zakazane jest obrażanie uczuć religijnych, by zapobiec poważniejszym niepokojom społecz-

nym. Ten model kryminalizacji wyjaśnia też rozbieżność między indywidualnym przedmio-

tem ochrony (uczucia religijne) a przesłanką kryminalizacji (spokój, mir społeczny). 

Nie można nie zapytać, czy kryminalizacja z takich powodów jest zasadna. J. Kulesza 

wskazuje, że „granicą kryminalizacji uproszczonej powinien być stopień społecznego niebez-

pieczeństwa ocenianego zachowania. Nie jest dopuszczalne kryminalizowanie takich zacho-

wań, które wykazują pewien związek z zachowaniem w wysokim stopniu społecznie niebez-

piecznym, lecz ich związek z potencjalnym naruszeniem bądź narażeniem dobra na niebez-

pieczeństwo jawi się jako zbyt odległy”
105

. Trzeba jednak podkreślić, że w przypadku karal-

ności naruszenia uczuć religijnych ustanawiana jest karalność zachowań pewnych osób, aby 

zapobiec niebezpiecznym zachowaniom innych osób. Zatem czy bardziej właściwa jest 

ochrona tych uczuć niż napiętnowanie niewspółmiernej reakcji za ich naruszenie? Przecież 

nie zakazujemy naruszania uczuć kibiców piłkarskich poprzez znieważanie symboli drużyn 

piłkarskich, tylko zabraniamy i reagujemy (przynajmniej z założenia) na nieadekwatne reak-

cje kibiców urażonych w swojej miłości do barw klubowych. Podobne stanowisko powinien 

zająć polski ustawodawca w tym przypadku, zwłaszcza że – podkreślmy raz jeszcze – w po-

dejmowaniu decyzji kryminalizacyjnej nie chodzi ani o rangę uczuć, ani o rangę przedmiotu 

czy podmiotu tych uczuć. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

LITERATURA 

Bafia J., [w:] J. Bafia, K. Mioduski, M. Siewierski, Kodeks karny. Komentarz, Warszawa 1971. 

Bafia J., Mioduski K., Siewierski M., Kodeks karny. Komentarz, Warszawa 1987. 

Brzeska M., O bezzasadności postulatu dekryminalizacji obrazy uczuć religijnych oraz postulatu kryminalizacji 

publicznej obrazy przekonań światopoglądowych, „Jurysta” 2015, nr 4. 

Brzozowski W., Bezstronność światopoglądowa władz publicznych w Konstytucji RP, Warszawa 2011. 

Budyn-Kulik M., Znieważenie uczuć religijnych – analiza dogmatyczna i praktyka ścigania, „Prawo w Działa-

niu. Sprawy Karne” 2014, nr 19. 

Cieślak W., „Pasja” przed sądem, [w:] Fascynujące ścieżki filozofii prawa, red. J. Zajadło, Warszawa 2008. 

Dąbrowska E., Kamiński I.C., Przestępstwo bluźnierstwa religijnego w angielskim common law, „Problemy 

Współczesnego Prawa Międzynarodowego, Europejskiego i Porównawczego” 2009, vol. 7. 

Derlatka M., Bóg nie potrzebuje ochrony, „Rzeczpospolita”, 3.07.2012. 

Draguła A., Bluźnierstwo. Między grzechem a przestępstwem, Warszawa 2013. 

Dziwisz S., Ochrona uczuć religijnych w polskim prawie karnym, Lublin 2019. 

                                                        
103

 Orzeczenie SN, Zbiór Orzeczeń Sądu Najwyższego, Izba Karna 1925, nr 146. 
104

 L. Gardocki, Zagadnienia teorii kryminalizacji, Warszawa 1990, s. 66. 
105

 J. Kulesza, Zarys teorii kryminalizacji, „Prokuratura i Prawo” 2014, nr 11–12, s. 106. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
Filar M., [w:] Kodeks karny. Komentarz, red. O. Górniok, Warszawa 2004. 

Gardocki L., Prawo karne, Warszawa 2001. 

Gardocki L., Zagadnienia teorii kryminalizacji, Warszawa 1990. 

Górniok O., [w:] Kodeks karny. Komentarz, red. A. Wąsek, Gdańsk 2003. 

Hypś S., [w:] Kodeks karny. Komentarz, red. A. Grześkowiak, K. Wiak, Warszawa 2015. 

Janyga W., [w:] Kodeks karny. Część szczególna. Komentarz, red. M. Królikowski, R. Zawłocki, Warszawa 

2013. 

Janyga W., Przestępstwo obrazy uczuć religijnych w polskim prawie karnym w świetle współczesnego pojmowa-

nia wolności sumienia i wyznani, Warszawa 2010. 

Jaworski D., Müller M., Kodeks Boga nie chroni, „Tygodnik Powszechny” 2010, nr 3. 

Jędrejek G., Szymański T., Prawna ochrona uczuć religijnych w Polsce (Próba oceny dotychczasowych rozwią-

zań, czyli o rozdźwięku pomiędzy literą prawa a jego aplikacją), „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2002, 

vol. 5. 

Kędzierski J., Przestępstwa przeciwko religiom i wyznaniom w polskim prawie karnym – de lege ferenda, „Pale-

stra” 2007, nr 7–8. 

Kotas P., Lewandowska P., Ochrona uczuć religijnych a wolność wypowiedzi, Warszawa 2017. 

Kruczoń E., Przestępstwo obrazy uczuć religijnych, „Prokuratura i Prawo” 2011, nr 2. 

Kulesza J., Kryminalizacja obrazy uczuć religijnych. Glosa do wyroku TK z dnia 6 października 2015 r., SK 

54/13, „Państwo i Prawo” 2016, z. 9. 

Kulesza J., Zarys teorii kryminalizacji, „Prokuratura i Prawo” 2014, nr 11–12. 

Kunicka-Michalska B., Wojciechowska J., Przestępstwa przeciwko wolności, wolności sumienia i wyznania, 

wolności seksualnej i obyczajności oraz czci i nietykalności cielesnej. Rozdziały XXIII, XXIV, XXV 

i XXVII Kodeksu karnego. Komentarz, Warszawa 2001. 

Levy L.W., Treason Against God: A History of the Offence of Blasphemy, New York 1981. 

Lubelski M.J., Stanik J.M., Tyszkiewicz L., Wybrane zagadnienia psychologii dla prawników, Warszawa 1986. 

Marek A., Prawo karne, Warszawa 2003. 

Mikołejko Z., Młot na Dodę i wolność słowa, „Gazeta Wyborcza”, 28.01.2012. 

Mikuła M., Granice dozwolonego dyskursu antyreligijnego w II Rzeczypospolitej. Uwagi do orzeczenia Sądu 

Najwyższego z 5 lipca 1938 r. i jego aktualność dzisiaj, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2010, vol. 13. 

Nowicki M.A., Europejski Trybunał Praw Człowieka, t. 2, Warszawa 2002. 

Odrowąż-Sypniewski W., O zgodności z Konstytucją postulatu wykreślenia z polskiego prawodawstwa przepi-

sów o „przestrzeganiu wartości chrześcijańskich” i „obrażaniu uczuć religijnych”, „Zeszyty Prawnicze 

Biura Analiz Sejmowych” 2006, z. 3. 

Ozdarska L., Przestępstwo obrazy uczuć religijnych w polskim kodeksie karnym, „Studia Prawnoustrojowe” 

2013, nr 19. 

Paprzycki R., Graj szatanie. Prawnokarna ochrona sumienia i wyznania a działalność satanistów, „Rzeczpospo-

lita” 2000, nr 221. 

Paprzycki R., Prawna ochrona wolności sumienia i wyznania, Warszawa 2015. 

Prochowski J.A., Wolność religijna jako jedno z podstawowych praw człowieka, [w:] Efektywność europejskiego 

systemu ochrony praw człowieka, red. J. Jaskiernia, Toruń 2012. 

Sobczak J., Obraza uczuć religijnych a wolność sztuki i ekspresji artystycznej, „Themis Polska Nova” 2015, 

nr 1. 

Strzelecki J., Kryminalizacja obrazy uczuć religijnych, [w:] Nauki penalne wobec szybkich przemian socjokultu-

rowych. Księga jubileuszowa Profesora Mariana Filara, red. A. Damski, J. Bojarski, P. Chrzczanowicz, 

M. Leciak, t. 1, Toruń 2012. 

Warylewski J., Pasja czy obraza uczuć? Spór wokół art. 196 Kodeksu karnego, [w:] W kręgu teorii i praktyki 

prawa karnego. Księga poświęcona pamięci Profesora Andrzeja Wąska, red. L. Leszczyński, E. Skręto-

wicz, Z. Hołda, Lublin 2005. 

Wasil W., Od bluźnierstwa do przestępstwa, czyli co tak naprawdę chroni państwo: Boga czy uczucia religijne? 

Studium historyczno-prawne, „Kościół i Prawo” 2019, vol. 8(1), DOI: 

https://doi.org/10.18290/kip.2019.8.1-13. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
Wąsek A., Ochrona uczuć religijnych w prawie karnym, [w:] Prawo wyznaniowe, red. H. Misztal, P. Stanisz, 

Lublin 2003. 

Wąsek A., Przestępstwa przeciwko przekonaniom religijnym de lege lata i de lege ferenda, „Państwo i Prawo” 

1995, z. 7. 

Wąsek-Wiaderek M., Cywilnoprawna ochrona wolności sumienia i uczuć religijnych, [w:] Prawo wyznaniowe, 

red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003. 

Wąsik D., Bluźnierstwo w wybranych kulturach prawnych, „Studia Iuridica Toruniensia” 2014, vol. 15, DOI: 

https://doi.org/10.12775/SIT.2014.034. 

Wojciechowska J., [w:] B. Kunicka-Michalska, J. Wojciechowska, Przestępstwa przeciwko wolności, wolności 

sumienia i wyznania, wolności seksualnej i obyczajności oraz czci i nietykalności cielesnej. Rozdziały 

XXIII, XXIV, XXV i XXVII Kodeksu karnego. Komentarz, Warszawa 2001. 

Wojciechowska J., Przestępstwa przeciwko wolności sumienia i wyznania, [w:] Kodeks karny – część szczegól-

na, red. A. Wąsek, t. 1, Warszawa 2004. 

Wojciechowski J., Kodeks karny. Komentarz. Orzecznictwo, Warszawa 2002. 

Wróbel W., [w:] Kodeks karny. Część szczególna, red. A. Zoll, t. 2, Warszawa 2013. 

 

NETOGRAFIA 

10 symboli religinjnych. Co oznaczają i skąd się wzięły?, 

http://niewiarygodne.pl/gid,14414844,img,14414943,kat,1017185,page,11,title,10-symboli-religijnych-

Co-oznaczaja-i-skad-sie-wziely,galeriazdjecie.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Bóg czy bóg, http://sjp.pwn.pl/poradnia/haslo/bog-czy-Bog;8654.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Deklaracja w sprawie eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji opartych na religii lub przekona-

niach, http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1981.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Hartman J., Co łączy Polskę i Izrael? Kara za obrazę uczuć, 31.07.2012, 

www.polityka.pl/tygodnikpolityka/kraj/1529157,1,co-laczy-polske-i-izrael-kara-za-obraze-uczuc.read 

[dostęp: 8.04.2020]. 

Igwe L., Ściganie bluźnierstwa zasługuje na szyderstwo i pogardę, 27.04.2017, 

www.listyznaszegosadu.pl/nowy-ateizm-i-krytyka-religii/sciganie-bluznierstwa-zasluguje-na-szyderstwo-

i-pogarde [dostęp: 8.04.2020]. 

John Paul II and the Inverted Cross, www.blessedquietness.com/journal/housechu/inverted.htm [dostęp: 

8.04.2020]. 

John Paul II’s miscellaneous apostasy, blasphemy, and sacrilege, 9.11.2005, 

http://www.mostholyfamilymonastery.com/catholicchurch/john-paul-ii-photos-

sacrilege/#.VbFVYdLtmko [dostęp: 8.04.2020]. 

Jóźwik P., Krytyka Kościoła czy obrażanie, www.przewodnik-katolicki.pl/Archiwum/2019/Przewodnik-

Katolicki-19-2019/Wiara-i-Kosciol/Krytyka-Kosciola-czy-obrazanie [dostęp: 8.04.2020]. 

Kaproń K.M., Chrystus, sierp i młot, 9.07.2015, www.tygodnikpowszechny.pl/chrystus-sierp-i-mlot-29119 [do-

stęp: 8.04.2020]. 

Kontrowersje wokół „Golgota Picnic”. Stawia pytanie fundamentalne: czy chrześcijanie sprostali chrześcijań-

stwu?, 6.07.2014, www.tvp.info/15944933/informacje/polska/kontrowersje-wokol-golgota-picnic-stawia-

pytanie-fundamentalne-czy-chrzescijanie-sprostali-chrzescijanstwu [dostęp: 8.04.2020]. 

Kostka M., Problemy. Nie bluźnij!, www.piotrskarga.pl/nie-bluznij-,11133,12420,p.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Kratiuk K., Czas zacząć karać za obrazę Boga, 2017, http://docplayer.pl/61687903-Czas-zaczac-karac-za-

obraze-boga.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Majmurek J., Drażliwość religijna i demokracja, 3.09.2013, 

www.krytykapolityczna.pl/artykuly/opinie/20130903/majmurek-drazliwosc-religijna-i-demokracja [do-

stęp: 8.04.2020]. 

Nowak R., Prezydent Słupska znieważył św. Jana Pawła II, 23.06.2015, www.fronda.pl/a/prezydent-slupska-

zniewazyl-sw-jana-pawla-ii,53112.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Ochrona uczuć religijnych w wybranych państwach Europy. Analiza prawnoporównawcza z uwzględnieniem 

orzecznictwa Europejskiego Trybunału Praw Człowieka, https://ordoiuris.pl/wolnosc-sumienia/ochrona-

uczuc-religijnych-w-wybranych-panstwach-europy-analiza-prawnoporownawcza-z [dostęp: 4.04.2020]. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
Oskierko A., Komitet Obrony przed Sektami: ta praca to bluźnierstwo!, 4.12.2013, 

www.gazetakrakowska.pl/artykul/1057844,komitet-obrony-przed-sektami-ta-praca-to-

bluznierstwo,id,t.html?cookie=1 [dostęp: 8.04.2020]. 

Papież zaprosił kontrowersyjną artystkę, aby zagrała w Watykanie. To bluźnierstwo?, 19.11.2014, 

www.fronda.pl/a/papiez-zaprosil-kontrowersyjna-artystke-aby-zagrala-w-watykanie-to-

bluznierstwo,44148.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Paweł Lisicki: Pachamama w Watykanie to bluźnierstwo, 9.11.2019, www.dorzeczy.pl/nasi-w-

mediach/119899/pawel-lisicki-pachamama-w-watykanie-to-bluznierstwo.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Poselski projekt o zmianie ustawy – Kodeks karny, Sejm RP, VII kadencja, Druk nr 2677, Warszawa, 8 lipca 

2014 r., 

http://orka.sejm.gov.pl/Druki7ka.nsf/0/6993DFE7DEB35C0CC1257D410036BBBB/$File/2677.pdf [do-

stęp: 8.04.2020]. 

Postępowania wszczęte i przestępstwa stwierdzone z art. 196 k.k. za lata 1999–2020, 

http://statystyka.policja.pl/st/kodeks-karny/przestepstwa-przeciwko-5/63492,Obraza-uczuc-religijnych-

art-196.html [dostęp: 9.04.2020]. 

Rada Europy przeciwko tzw. obrazie uczuć religijnych, przeł. M. Twardowski, 

www.racjonalista.pl/kk.php/s,6055#_f1 [dostęp: 8.04.2020]. 

Sierp, młot i Chrystus? „Gdy się zastanowić, to nie obraża”, 17.07.2015, www.fronda.pl/a/lewacki-krucyfiks-

nie-to-mnie-nie-obraza,54200.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Szczęśniak A., „Jako ksiądz jestem antyklerykałem” – mówi Szymon Niemiec. To on odprawił nabożeństwo 

przed Paradą, 9.06.2019, https://oko.press/jako-ksiadz-jestem-antyklerykalem-mowi-szymon-niemiec-to-

on-odprawil-nabozenstwo-przez-parada [dostęp: 8.04.2020]. 

Terlikowski T.P., Zakazać profanacji, a nie obrazy uczuć, 18.08.2011, www.fronda.pl/a/terlikowski-zakazac-

profanacji-a-nie-obrazy-uczuc,13989.html [dostęp: 8.04.2020]. 

Zasady pisowni słownictwa religijnego, www.kul.pl/zasady-pisowni-slownictwa-religijnego,art_3460.html [do-

stęp: 8.04.2020]. 

 

ORZECZNICTWO 

Decyzja Komisji z dnia 18 kwietnia 1997 r. w sprawie Dubowska i Skup przeciwko Polsce, skargi nr 33490/96, 

34055/96. 

Orzeczenie SN, Zbiór Orzeczeń Sądu Najwyższego, Izba Karna 1925, nr 146. 

Uchwała SN z dnia 29 października 2012 r., I KZP 12/12, OSNKW 2012, nr 11, poz. 112. 

Wyrok ETPC z dnia 20 września 1994 r. w sprawie Otto-Preminger-Institut przeciwko Austrii, skarga 

nr 13470/87. 

Wyrok ETPC z dnia 25 października 2018 r. w sprawie ES przeciwko Austrii, skarga nr 38450/12. 

Wyrok SN z dnia 6 kwietnia 2004 r., I CK 484/03, OSNC 2005, nr 4, poz. 69. 

Wyrok TK z dnia 7 czerwca 1994 r., K 17/93, OTK 1994, nr 1, poz. 11. 

Wyrok TK z dnia 6 października 2015 r., SK 54/13, Dz.U. 2015, poz. 1632. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 09/01/2026 16:01:15

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

